
UNIVERSIDADE ESTADUAL DE MARINGÁ 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 

 

 

 

 

 

 

ANA FLÁVIA BEZERRA TOLEDO CAMARGO 

 

 

 

 

 

 

 

A OPRESSÃO DE GÊNERO E A PARTICULARIDADE DA VIOLÊNCIA CONTRA A 

MULHER POR HOMENS DESCONHECIDOS: UMA ANÁLISE A PARTIR DA 

PSICOLOGIA HISTÓRICO-CULTURAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

2025 



ANA FLÁVIA BEZERRA TOLEDO CAMARGO 

 

 

 

 

 

 

 

 

A OPRESSÃO DE GÊNERO E A PARTICULARIDADE DA VIOLÊNCIA CONTRA A 

MULHER POR HOMENS DESCONHECIDOS: UMA ANÁLISE A PARTIR DA 

PSICOLOGIA HISTÓRICO-CULTURAL 

 

 

 

 

Tese apresentada à banca de defesa do 

Programa de Pós-Graduação em Psicologia do 

Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes da 

Universidade Estadual de Maringá, como 

requisito para obtenção do título de Doutor(a) 

em Psicologia.  

Área de concentração: Constituição do Sujeito 

e Historicidade.  

Orientadora: Prof.ª Dra. Nilza Sanches Tessaro 

Leonardo  

 

 

 

 

 

 

MARINGÁ, PR  

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação-na-Publicação (CIP) 

(Biblioteca Central - UEM, Maringá - PR, Brasil) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Elaine Cristina Soares Lira - CRB-9/1202 

 

 

 

 

 

 

C173o 

Camargo, Ana Flávia Bezerra Toledo 

A opressão de gênero e a particularidade da violência contra a mulher por homens 
desconhecidos: uma análise a partir da psicologia histórico-cultural / Ana Flávia Bezerra 

Toledo Camargo. -- Maringá, PR, 2025. 

283 f. 

Orientadora: Profa. Dra. Nilza Sanches Tessaro Leonardo. 

Tese (doutorado) - Universidade Estadual de Maringá, Centro de Ciências Humanas, 
Letras e Artes, Departamento de Psicologia, Programa de Pós-Graduação em Psicologia, 

2025. 

1. Materialismo histórico-dialético. 2. Psicologia histórico-cultural. 3. Ideologia. 4. 
Opressão de gênero. 5. Violência contra a mulher. I. Leonardo, Nilza Sanches Tessaro, 
orient. II. Universidade Estadual de Maringá. Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes. 

Departamento de Psicologia. Programa de Pós-Graduação em Psicologia. III. Título. 

CDD 23.ed. 150.1 



 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta tese de doutorado (meu último título 

da carreira acadêmica) às principais pessoas que 

sempre estiveram ao meu lado, permitindo a 

possibilidade de chegar até aqui em meio a tantos 

momentos difíceis, mas que me proporcionaram 

conquistas nunca antes imagináveis. Aos meus 

pais: João José Toledo Camargo (Gereba) e 

Tereza Bezerra Camargo.   



AGRADECIMENTOS 

- Gostaria de agradecer primeiramente aos meus pais e ao meu irmão por todo apoio e suporte 

emocional/afetivo nestes quatro anos.  

- Agradeço a minha orientadora Nilza Sanches Tessaro Leonardo, pelo acolhimento humano e 

afetivo ao longo desses 4 anos, pela troca de conhecimentos no “Grupo da Nilza”, pelas 

orientações e pelo tempo disponibilizado no desenvolvimento deste trabalho. 

- Agradeço a minha banca examinadora: professora Dra. Terezinha Martins dos Santos Souza, 

professor Dr. Bruno Peixoto Carvalho, professora Dra. Adriana de Fátima Franco e professora 

Dra. Hilusca Alves Leite, pelas importantes contribuições de cada um(a) com este trabalho e 

por terem aceitado o convite para participarem da minha banca de qualificação e de defesa. 

- Agradeço aos professores Adriana de Fátima Franco, Fernando Wolff Mendonça e Silvana 

Calvo Tuleski pela oportunidade de participar do Grupo de Pesquisas Psicologia Histórico-

Cultural e Educação, bem como pelas trocas de conhecimentos oportunizadas nesse processo.  

- Agradeço aos professores que tive a oportunidade de conhecer ainda no percurso da 

graduação: Samara, Celinha e Henrique (Kpta), por terem sido referências essenciais na base 

do meu conhecimento. Muito obrigada a todos!   

- Agradeço a minha segunda família que foi essencial nesse processo: principalmente minha 

amiga e irmã Isabela Bernardes, mas também Claudia Bernardes, Emanuele Bernardes, Maria, 

minha afilhada Mariana, (César Santos – in memorian, Michele Bernardes – in memorian e 

Benício – in memorian). Muito obrigada por sempre estarem comigo e fazerem parte dessa 

história! Ter a companhia de vocês foi essencial para concluir essa etapa.   

- Agradeço a minha querida amiga Larissa Gomes por se fazer presente desde o início da 

graduação onde ela se integrou à minha família. Muito obrigada pelo companheirismo de todos 

esses anos, pela amizade sincera, pelos momentos “reclamações da vida adulta” e pelas alegrias 

que já me proporcionou, não é demais dizer que é uma irmã para mim!  

- Agradeço ao Bruno Peixoto Carvalho pela imprescindível participação na minha trajetória 

acadêmica ao longo da graduação, do mestrado e do doutorado. Obrigada Bruno! Nos dizeres 

da nossa abordagem: como professor, você foi o elemento mediador mais importante do meu 

desenvolvimento como pesquisadora. Espero que continue a transformar vidas como um dia 

transformou a minha.    



- Agradeço a minha amiga Bárbara Caroline Celestino Palhuzi, pelas contribuições com essa 

pesquisa e pelo companheirismo que construímos desde o primeiro semestre da graduação. Não 

à toa, ingressamos no mesmo ano no doutorado e pudemos compartilhar as dores e as delícias 

do que é viver esse processo (risos), uma pela outra sempre! Obrigada Babi, você foi essencial 

em toda a minha carreira acadêmica e na vida. 

- Faço um agradecimento especial à minha amiga Samara Blaka Luzzi, a qual tive o privilégio 

de conhecer ao longo da minha estadia em Maringá, sua companhia e amizade foram essenciais 

para a minha permanência no Paraná e para concluir esta etapa. Muito obrigada por tudo! Com 

certeza é uma pessoa que quero que permaneça em minha vida. 

- Agradeço aos amigos Leonardo Voltarelli e Mayra Saretti, ambos do curso de física, 

mostrando que as fronteiras entre exatas e humanas podem ser rompidas (risos). Muito obrigada 

pela companhia no RU entre almoços e jantares, pela amizade que desenvolvemos e pelos 

momentos bons que vivemos em Maringá city.  

- Agradeço aos amigos Hellen Luisie e Shiro pelo companheirismo que desenvolvemos desde 

a época da graduação e que tive a oportunidade que fosse estendido até o doutorado. Muito 

obrigada pelos desabafos, pelas trocas de conhecimentos e pelos momentos de alegrias! 

Suportar esse processo foi muito mais possível na companhia de vocês.   

- Agradeço aos professores da minha cidade natal (Porto Estrela-MT), que contribuíram cada 

qual com sua área de conhecimento para a minha formação na educação escolar, são eles: 

Andréia Moretti, Márcio Kleber Moretti, Elis Regina Vasconcellos Alves, Edson Gaspar, 

Marina Gaspar, Lígia Fermiano Marin, Elizabete Parreira, Fernando, Otávio, Elizabete Vanilda, 

Vanderlei Augusto de Oliveira, Amália Nazário, Tereza, João José (Gereba), Luís Vieira, Ana 

Paula Guedes, Maria Helena, Tânia Papa, Ana Paula Ramos, Adalgisa Ferrari, Ivan, Joaci José, 

Edna Vasconcellos, Vilma Corsino, Nizaine Tenório, Sênia, Rosenilda, Lurdevina, Elisângela e 

todos os outros professores que trabalharam ou ainda formam o corpo docente da Escola 

Estadual Regina Tenório de Oliveira. Obrigada a todos!  

- Agradeço a minha prima Camila Camargo por sempre ter sido esteio nos momentos difíceis, 

por me ouvir, acolher e sempre se fazer presente, nem que fosse nos nossos momentos 

“analisando todos” (risos).  

- Agradeço a minha família “Bezerra” e “Toledo Camargo”, mas principalmente aos irmãos do 

meu pai e suas respectivas famílias, as quais tenho maior proximidade e vínculo. Obrigada 



Marlene/Paulo Sérgio (tio Potó), tia Olívia, Rodrigo (in memorian), Renata, Rodolfo, Adijane 

(Duda), Arthur, Vitória, Gabriel/tia Célia, tio Celso, Priscila, Camila, Marcela e Manuela.  

- Agradeço ao Anthony Silva, Marcelo, Gabi, Vinícius e Guilherme Júnior por terem sido 

grandes amigos e parceiros que o mestrado me proporcionou quando ainda residia em Cuiabá-

MT! Vocês são grandes companheiros que a trajetória acadêmica me oportunizou conhecer.  

- Agradeço aos colegas que Maringá e a Universidade Estadual de Maringá me proporcionaram, 

tornando esse processo do doutorado mais alegre, divertido e menos aborrecido. Obrigado 

Bienvenido, Gabi, Luiz, Patrícia, Pedro e outros.  

- Agradeço a todos os trabalhadores do Restaurante Universitário da UEM, pelos serviços 

prestados a nós estudantes e as boas conversas que tivemos. 

- Agradeço aos meus colegas de classe pelas trocas afetivas, de conhecimento e os desabafos 

sobre as dificuldades da vida acadêmica: Carol, Francielle, Dani, Dyeniffer, Guilherme, 

Gustavo, Michelle e outros.  

- Agradeço a Camila Trindade pelo suporte com a minha pesquisa, pelas trocas de conhecimento 

e o acolhimento em um dos momentos que mais precisei.  

- Agradeço a todos da “família Porto Estrela”, minha cidade natal, onde tive muitos momentos 

de alegria e boas risadas ao longo da minha trajetória de vida e acadêmica. Obrigada 

especialmente aos amigos dos meus pais: Elis e Joaquim (In memorian), Márcio e Andreia, 

Vanderlei e Amália, Osmar e Olga, Joaci e Selma, Genivaldo e Drieli, Jamil e Macleide, Nizaine 

e Antônio (Tonico), Luís e Aldenir, Fábio, Lourenço Rosseti, Carlos e Nayani. Também faço 

agradecimento especial aos meus amigos mais próximos: Alexandre, Alisson, Ana Rafaela, 

Bianca, Deosdete, Everson Ricardo, Flávia, Igor, Isabela, Jamile, Jéssica, Laís, Ledijane, 

Lorena, Luan, Rafael, Rodrigo, Vanderson Manoel, Vinícius Ignácio e Jéssica Oliveira, Vitor 

Hugo e todos que de certa forma estiveram presentes nesse processo.  

- Agradeço a Capes, agência de fomento responsável pelo financiamento das bolsas de pós-

graduação no Brasil.  

- Por fim, agradeço especial e principalmente a classe trabalhadora por ser responsável pela 

manutenção das Universidades Públicas, me proporcionando a oportunidade de realizar o 

doutorado por 4 anos e concluir esta pesquisa.  

- A todos, meu muito obrigada! 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio financeiro da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior (CAPES). Processo nº 88887.673096/2022-0  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[...] “a mulher se viu degradada, transformada em 

serviçal, em escrava da luxúria do homem, em um 

simples instrumento de reprodução. Esta baixa 

condição da mulher, que se manifesta sobretudo 

entre os gregos dos tempos heroicos, e mais ainda 

nos tempos clássicos, foi gradualmente retocada, 

dissimulada e em certos lugares, até revestida em 

formas mais suaves, mas nunca e muito menos, 

abolida” (Engels, 1884/2019). 

 

“Odiamos, sim; odiamos tudo aquilo que tortura 

e oprime a mulher trabalhadora, a dona de casa, 

a camponesa, a mulher do pequeno comerciante e, 

em muitos casos, a mulher das classes 

possuidoras. Exigimos da sociedade burguesa 

uma legislação social em favor da mulher, porque 

compreendemos a situação destas e seus 

interesses. Naturalmente, não o exigimos como 

fazem os reformistas, utilizando palavras brandas 

para convencer as mulheres a permanecer 

inativas, contendo-as. Não, naturalmente não, 

mas como convém a um revolucionário, 

chamando-as para trabalhar lado a lado a fim de 

transformar a velha economia e a velha 

ideologia” (Lênin, 1956). 



CAMARGO, Ana Flávia Bezerra Toledo (2025). A OPRESSÃO DE GÊNERO E A 

PARTICULARIDADE DA VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER: UMA ANÁLISE A 

PARTIR DA PSICOLOGIA HISTÓRICO-CULTURAL. (Tese de Doutorado em 

Psicologia). Universidade Estadual de Maringá, Maringá-PR. 

 

RESUMO 

Este trabalho de natureza teórico-bibliográfica, possui como objetivo geral elaborar 

contribuições introdutórias para uma teoria do processo de individuação do gênero, com a 

finalidade de compreender a apropriação/internalização da violência contra a mulher a partir 

dos pressupostos teórico-metodológicos da psicologia histórico-cultural. O gênero refere-se a 

um conjunto de características, condutas e atributos dicotômicos, classificatórios e 

empobrecedores da constituição e desenvolvimento da personalidade dos indivíduos. É preciso 

a superação dessa cisão para que as qualidades humanas sejam pertencentes a todos 

independentemente do sexo biológico que possuam. Compreender a opressão de gênero na vida 

social em sua totalidade, faz-se necessário para o desenvolvimento de uma teoria psicológica 

que apreenda as dimensões particulares e singulares desse fenômeno, permitindo elucidar os 

processos de constituição do gênero e sua íntima relação com a violência contra a mulher. A 

presente pesquisa fundamenta-se nos aportes teórico-metodológicos do materialismo histórico-

dialético e da psicologia histórico-cultural. Para cumprir sua primeira etapa, o levantamento 

bibliográfico foi realizado nas bases de dados de artigos Scielo, Pepsic, BVS-Psi e Lilacs a partir 

dos descritores: (“opressão and gênero”) or (“gênero and patriarcado”) or (“gênero and 

desigualdade”) or (“gênero and violência”) or (“gênero and mulher”) or (“gênero and 

marxismo”). As buscas foram feitas também no catálogo de Teses e Dissertações da CAPES 

com o operador booleano “and” e os mesmos descritores. O objetivo do levantamento foi 

identificar as principais temáticas que versavam sobre o tema geral “opressão de gênero”. A 

escolha da temática consistiu naquela com maior número de publicações entre artigos, 

dissertações e teses, a saber: a violência contra a mulher. A partir disso, essa pesquisa foi 

organizada em três seções e cada qual corresponde aos objetivos específicos da tese, em que a 

primeira apresentará o conteúdo dos principais eixos temáticos abordados nos artigos, teses e 

dissertações, analisando-os a partir do materialismo histórico-dialético. A segunda identifica as 

articulações entre o papel da ideologia na sociedade capitalista, o patriarcado e a 

opressão/violência de gênero, como elementos fundamentais para a análise da gênese da 

violência contra a mulher. Na terceira seção, buscou-se elaborar contribuições introdutórias da 

psicologia histórico-cultural para uma teoria do processo de individuação do gênero, discutindo 

o desenvolvimento da relação dialética entre objetivações/subjetividade e a internalização do 

gênero e da violência contra a mulher. São, ainda, tecidas discussões para compreender as 

repercussões dos significados sociais e os impactos da violência sobre a personalidade de 

mulheres violentadas e o processo de apropriação/internalização das significações da violência 

pelos homens agressores. Como resultados, a pesquisa aponta que, embora tenham sido 

formuladas na sociedade capitalista políticas públicas, constituições e legislações a fim de 

garantir maior apoio, suporte e segurança às mulheres, tais conquistas permanecem 

majoritariamente no plano legal sem plena concretização na realidade objetiva. Ou seja, a 

efetivação desses direitos conquistados ainda representa um desafio, e, portanto, não são 

suficientes para superar as opressões e a violência de gênero. A partir disso, é preciso que a 

sociedade de classes, a forma mercadoria, as relações alienantes/ideológicas, e, por sua vez, as 

interpretações e intervenções restritas a níveis particulares/aparentes no que se refere ao gênero 

sejam completamente transformadas e superadas. Enquanto esse processo não se concretiza, o 

psiquismo de homens e mulheres continuará sendo estruturado pela hierarquia assimétrica dos 

papeis femininos e masculinos, que contribui para a reprodução dos atos violentos. Por fim, nas 

http://www.bvs-psi.org.br/
http://www.bvs-psi.org.br/
http://www.bvs-psi.org.br/
http://www.bvs-psi.org.br/
http://www.bvs-psi.org.br/


considerações finais, são apontados caminhos e perspectivas para a superação das 

categorizações autoritárias do gênero e da violência contra a mulher. Conclui-se que, as relações 

de gênero responsáveis pela materialização da violência contra a mulher são determinadas e 

significadas pelo patriarcado, que historicamente foi apropriado pelo capitalismo como uma 

das formas para garantir a reprodução das relações de produção e a extração de mais-valia. Com 

isso, defende-se o fim do gênero que classifica os atributos, as qualidades e as personalidades 

de homens e mulheres, colocando-os em oposição, condição essa, que somente será possível 

com a transição dessa ordem social para uma sociedade comunista gerida pela verdadeira 

igualdade entre os indivíduos. Vale também destacar que a presente tese com base nos aportes 

teórico-metodológicos da psicologia histórico-cultural, possibilitou a elaboração de discussões 

introdutórias para uma teoria do processo de individuação do gênero. Contudo, em razão das 

limitações de tempo para execução deste trabalho, a análise concentrou-se na particularidade 

da violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos. Ainda assim, considera-se 

que as discussões aqui desenvolvidas podem ser aprimoradas e constituem uma contribuição 

relevante para a compreensão da natureza de outras expressões da opressão de gênero.  

 

Palavras-Chave: Materialismo histórico-dialético; Psicologia histórico-cultural; Ideologia; 

Opressão de gênero; Violência contra a mulher. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



CAMARGO, Ana Flávia Bezerra Toledo (2025). GENDER OPPRESSION AND THE 

PARTICULARITY OF VIOLENCE AGAINST WOMEN: AN ANALYSIS FROM THE 

PERSPECTIVE OF CULTURAL- HISTORICAL PSYCHOLOGY. (Doctoral Thesis in 

Psychology). State University of Maringá, Maringá-PR. 

 

ABSTRACT 

This theoretical-bibliographical study aims to elaborate introductory contributions to a theory 

of the gender individuation process, in order to understand the appropriation/internalization of 

violence against women based on the theoretical-methodological assumptions of cultural-

historical psychology. Gender refers to a set of dichotomous, classificatory, and impoverishing 

characteristics, behaviors, and attributes of the constitution and development of individuals' 

personalities. It is necessary to overcome this division so that human qualities may belong to 

everyone, regardless of their biological sex. Understanding gender oppression in social life in 

its totality is necessary for the development of a psychological theory that grasps the particular 

and singular dimensions of this phenomenon, allowing for the elucidation of the gender 

constitution processes and their intimate relationship with violence against women. This 

research is grounded in the theoretical-methodological contributions of historical-dialectical 

materialism and cultural-historical psychology. To fulfill its first stage, the literature review was 

conducted in the Scielo, Pepsic, BVS-Psi, and Lilacs article databases using the descriptors: 

(“oppression and gender”) or (“gender and patriarchy”) or (“gender and inequality”) or (“gender 

and violence”) or (“gender and woman”) or (“gender and marxism”). Searches were also 

conducted in the CAPES Theses and Dissertations Catalog with the Boolean operator “and” 

and the same descriptors. The objective of the review was to identify the main themes that dealt 

with the general topic of 'gender oppression'. The choice of theme was the one with the highest 

number of publications among articles, dissertations, and theses, namely: violence against 

women. Based on this, the research is organized into three sections, each corresponding to the 

specific objectives of the thesis. The first section will present the content of the main thematic 

axes addressed in the articles, theses, and dissertations, analyzing them from the perspective of 

historical-dialectical materialism. The second section identifies the articulations between the 

role of ideology in capitalist society, patriarchy, and gender oppression/violence, as 

fundamental elements for the analysis of the genesis of violence against women. In the third 

section, an effort was made to elaborate introductory contributions from cultural-historical 

psychology to a theory of the gender individuation process, discussing the development of the 

dialectical relationship between objectifications/subjectivity and the internalization of gender 

and violence against women. Furthermore, discussions are developed to understand the 

repercussions of social meanings and the impacts of violence on the personalities of women 

who have experienced violence, as well as the process of appropriation/internalization of the 

meanings of violence by male aggressors. As for the results, the research indicates that although 

public policies, constitutions, and legislations have been formulated in capitalist society to 

ensure greater support and security for women, such achievements remain mostly at the legal 

level, without full realization in objective reality. In other words, the implementation of these 

conquered rights still represents a challenge, and, therefore, they are not sufficient to overcome 

gender oppression and violence. Based on this, it is necessary that class society, the commodity 

form, alienating/ideological relations, and, in turn, interpretations and interventions restricted 

to particular/apparent levels regarding gender be completely transformed and overcome. As 

long as this process is not realized, the psyche of men and women will continue to be structured 

by the asymmetric hierarchy of feminine and masculine roles, which contributes to the 

reproduction of violent acts. Finally, in the final considerations, paths and perspectives are 



presented for overcoming the authoritarian categorizations of gender and violence against 

women. It is concluded that the gender relations responsible for the materialization of violence 

against women are determined and signified by patriarchy, which was historically appropriated 

by capitalism as one of the ways to ensure the reproduction of the relations of production and 

the extraction of surplus value. Thus, the end of gender that classifies the attributes, qualities, 

and personalities of men and women is advocated for, placing them in opposition—a condition 

that will only be possible with the transition from this social order to a communist society 

governed by true equality among individuals. It is also worth noting that this thesis, based on 

the theoretical-methodological contributions of cultural-historical psychology, enabled the 

elaboration of introductory discussions for a theory on the gender individuation process. 

However, due to time constraints for the completion of this work, the analysis focused on the 

particularity of violence against women perpetrated by unknown men. Nevertheless, it is 

considered that the discussions developed here can be further improved and constitute a relevant 

contribution to understanding the nature of other expressions of gender oppression. 

 

Keywords: Historical-dialectical materialism; Cultural-historical psychology; Ideology; 

Gender oppression; Violence against women. 

 



LISTA DE SIGLAS 

 

ACDF - Análise Crítica de Discurso em perspectiva Feminista 

BVS-PSI - Biblioteca Virtual em Saúde - Psicologia Brasil 

CAPES - Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

CEDAW - Convention on the Elimination of all forms of Discrimination Against Women 

(Convenção para a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher) 

CNDM - Conselho Nacional dos Direitos da Mulher 

CRAM - Centro de Referência e Atendimento à Mulher 

CRAS - Centro de Referência de Assistência Social 

CREAS - Centro de Referência Especializado de Assistência Social 

DSTs - Doenças Sexualmente Transmissíveis  

FGV - Fundação Getulio Vargas 

HIV - Human Immunodeficiency Virus (Vírus da Imunodeficiência Humana) 

IML - Instituto Médico Legal 

IPEA - Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada 

IST’s – Infecções Sexualmente Transmissíveis 

JECRIMs- Juizados Especiais Criminais 

LGBT – Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis 

LILACS - Literatura Latino-Americana e do Caribe em Ciências da Saúde 

OEA - Organização dos Estados Americanos 

OMS – Organização Mundial da Saúde 

ONGs – Organizações não governamentais 

ONU - Organização das Nações Unidas 

PAISM - Programa de Assistência Integral à Saúde da Mulher  

PEPSIC - Periódicos Eletrônicos de Psicologia  

PM – Polícia Militar 



PNAISM - Política Nacional de Atenção Integral à Saúde da Mulher  

PNEVCM - Política Nacional de Enfrentamento à Violência contra as Mulheres 

RPPSV - Rede de Proteção à Pessoa em Situação de Violência  

SCIELO - Scientific Electronic Library Online 

SIPS - Sistema de Indicadores de Percepção Social 

SPM – Secretaria Especial de Políticas para as Mulheres 

SPSS - Statistical Package for the Social Science 

SUS – Sistema Único de Saúde 

TCC – Terapias Cognitivo-Comportamentais 

UBS – Unidade Básica de Saúde  

UFMS - Universidade Federal de Mato Grosso Sul  

USF – Estratégia de Saúde da Família 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................................ 1 

1. VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER: PRINCIPAIS EIXOS TEMÁTICOS 

ABORDADOS NOS PERIÓDICOS CIENTÍFICOS, TESES E DISSERTAÇÕES ........ 14 

1.1. Caminho metodológico realizado para o levantamento bibliográfico ........................... 14 

1.1.2. O Levantamento bibliográfico nas plataformas BVS-Psi, Lilacs, Pepsic, Scielo e o 

levantamento de teses e dissertações no portal CAPES........................................................ 18 

1.2. Violência contra a mulher: o que é demonstrado nos artigos, dissertações e 

teses?.....................................................................................................................................21 

1.2.1. Discussões sobre o conceito de opressão/violência de gênero conforme os textos 

analisados .............................................................................................................................. 28 

1.2.2. Violência contra a mulher: causas e consequências segundo as produções 

científicas...............................................................................................................................66 

1.2.3. Políticas Públicas de assistência e enfrentamento da violência contra a mulher ........ 88 

1.2.4. A assistência e atenção aos casos de violência contra a mulher: intervenções na área da 

saúde................... .................................................................................................................. 95 

1.2.5. As punições e o combate dos casos de violência contra a mulher: intervenções a partir 

do sistema penal brasileiro .................................................................................................. 109 

2. IDEOLOGIA, PATRIARCADO E OPRESSÃO/VIOLÊNCIA DE GÊNERO A 

PARTIR DO MATERIALISMO HISTÓRICO-DIALÉTICO: ELEMENTOS PARA 

ANALISAR A GÊNESE DA VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER ................................ 122 

2.1. Ideologia, Violência e Patriarcado ............................................................................... 122 

2.2. A reprodução e socialização da opressão/violência de gênero .................................... 141 

3. CONTRIBUIÇÕES DA PSICOLOGIA HISTÓRICO-CULTURAL PARA UMA 

TEORIA DO PROCESSO DE INDIVIDUAÇÃO DO GÊNERO: A INTERNALIZAÇÃO 

DA VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER .......................................................................... 158 

3.1. A relação dialética entre objetivações e subjetividade na internalização da 

opressão/violência de gênero .............................................................................................. 158 



3.2. A formação e a expressão dos significados sociais sobre a violência contra a mulher na 

consciência..........................................................................................................................171 

3.3. As repercussões dos significados sociais e os impactos da violência sobre a personalidade 

de mulheres violentadas ...................................................................................................... 182 

3.4. O processo de apropriação/internalização das significações da violência pelos homens 

agressores............................................................................................................................198 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS: CAMINHOS E PERSPECTIVAS PARA A 

SUPERAÇÃO DAS CATEGORIZAÇÕES AUTORITÁRIAS DO GÊNERO E DA 

VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER ................................................................................. 227 

5. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ........................................................................ 246 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

INTRODUÇÃO 

A opressão de gênero em relação às mulheres envolve um quadro de violações de 

direitos de natureza psicológica, emocional, simbólica, física, moral e sexual que produzem 

condições de adoecimento psíquico. Assim, esse problema de saúde pública, segundo Lisboa 

(2014), diz respeito a um tipo de exercício de controle e poder sobre a mulher, reforçado por 

fatores socioeconômicos, crenças religiosas e/ou valores morais nutridos pela cultura patriarcal, 

que inferioriza os papeis sociais femininos desempenhados historicamente pelas mulheres. 

Nesta perspectiva, a opressão de gênero relacionada às mulheres pode se desdobrar em um 

conjunto de violências que possuem várias interfaces, tais como: violência doméstica e 

intrafamiliar, violência conjugal, violência patrimonial, violência obstétrica, violência 

institucional, feminicídio, violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos etc. 

A pesquisa em questão tem como foco esta última, pois: 

O Sistema de Indicadores de Percepção Social (SIPS) fez um levantamento nacional 

sobre Tolerância Social à Violência Contra a Mulher (IPEA, 2014). O estudo revela 

alguns dados alarmantes e que infelizmente sustentam a culpabilização da mulher. De 

acordo com a pesquisa 58,5% dos entrevistados disseram que: ―se as mulheres 

soubessem como se comportar, haveria menos estupros (p. 22). Em outra questão, foi 

perguntado se ―mulheres que usam roupa curta merecem ser estupradas e obteve 26% 

de resposta afirmativa (p. 22), o que alertou os próprios analistas na busca de investigar 

alguns argumentos:  

Por trás das afirmações, está a noção de que os homens não conseguem controlar seus 

apetites sexuais; então, as mulheres, que os provocam, é que deveriam saber se 

comportar, e não os estupradores. O acesso dos homens aos corpos das mulheres é livre 

se elas não impuserem barreiras, como se comportar e se vestir ―adequadamente 

(Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada, 2014, p. 22). 

Ante o exposto, faz-se mister relatar que o interesse da autora desta tese em questão na 

temática de gênero, iniciou durante a graduação em Psicologia na Universidade Federal de Mato 

Grosso Sul, Câmpus de Paranaíba (UFMS-CPAR). Mais precisamente, no ano de 2017, em que 

em seu trabalho de conclusão de curso investigou a homossexualidade, monografia essa 

intitulada: “A homossexualidade à luz da Psicologia Histórico-Cultural”. A escolha por este 

tema se deu pela escassez do debate materialista histórico-dialético e da psicologia histórico-

cultural sobre a constituição da personalidade do indivíduo homossexual, o que foi demonstrado 

no levantamento produzido a partir da literatura sobre essa temática no contexto brasileiro. 



2 
 

Assim, a finalidade dessa pesquisa consistiu em discutir a orientação sexual e a identidade de 

gênero a partir do entendimento das questões sócio-culturais que determinam sua manifestação 

na história da humanidade.  

Ao final da graduação, houve a necessidade de aprofundar as discussões teóricas 

iniciadas no trabalho de conclusão de curso, que foram buscadas no horizonte da pós-

graduação. O objeto de estudo estipulado foi o de investigar a questão da homofobia manifesta 

no contexto escolar - esfera de socialização secundária dos indivíduos -, responsável por 

contribuir para a produção e reprodução de valores, normas, afetos e de referências 

psicossexuais na história humana e sua cultura.  

Para a presente pesquisa de doutorado, foi pensado como objeto de estudo, compreender 

a natureza da dimensão psicológica da opressão de gênero e suas relações com a violência 

contra a mulher. A partir da revisão de literatura, verificou-se a escassez de produções que 

tratassem da violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos, mesmo se tratando 

de uma violação grave de direitos humanos com altos índices inclusive de mortalidade.  

Em uma comparação internacional, o Brasil possuía a quinta maior taxa de homicídios 

de mulheres do mundo em 2003. A taxa de homicídios de mulheres vinha crescendo no 

Brasil desde a década de 1980, encontrando seu ápice em 1996, com 4,6 mulheres 

mortas a cada 100 mil habitantes. Depois desse ano, a taxa decaiu, chegando a 3,9 em 

2007. Contudo, após 2007, a taxa voltou a crescer, alcançando 4,8 em 2012 e 2013, as 

maiores taxas de homicídios de mulheres dos últimos trinta anos (Engel, 2020, p. 32).  

Assim, vale pontuar que, de acordo com Lisboa (2014), compreende-se que seja qual 

for o tipo de violação de direitos vivenciados pelas mulheres, por trás da natureza da opressão 

de gênero existem mecanismos coercitivos que operam para materializá-la, tais como: o poder, 

a ameaça, a força, a coação, a intimidação etc. Para a autora, os valores machistas1 e a educação 

sexista2 que consideram a mulher como propriedade do homem, um ser submisso, 

 
1 “O machismo é um preconceito, expresso por opiniões e atitudes, que se opõe à igualdade entre os gêneros, 

favorecendo o gênero masculino em detrimento ao feminino. Ou seja, é uma opressão, nas suas mais diversas 

formas, das mulheres feita pelos homens. Na prática, uma pessoa machista é aquela que acredita que homens e 

mulheres têm papéis distintos na sociedade, que a mulher não pode ou não deve se portar e ter os mesmos direitos 

de um homem ou que julga a mulher como inferior ao homem em aspectos físicos, intelectuais e sociais” (Moya, 

“Machismo: você entende mesmo o que significa?”, 2019). 

 

2 “Com base em Nascimento (2015a), essa educação é denominada de educação sexista, que faz com que as 

diferenças entre homens e mulheres sejam naturalizadas de forma biológica, e não algo que é consequência do 

social, da ação do ser no meio. A educação sexista afirma que os comportamentos, as habilidades que as pessoas 

têm, são diferentes de acordo com o sexo, sendo que o homem é o modelo competente, inteligente, e que a mulher 

https://www.politize.com.br/o-que-e-machismo/


3 
 

emocionalmente vulnerável e outras expressões depreciativas, sustentam a opressão de gênero 

a partir de uma visão de mundo naturalista, para a qual o rechaço social das mulheres, por vezes, 

é tido como normal quando elas não adotam uma conduta considerada padrão de seu gênero.  

Apesar dos padrões de gênero se apresentarem como se fossem naturais, buscando 

construir explicações pautadas na biologia, as qualidades,  atributos, formas de se portar, 

trabalhar, vestir, isto é, a forma de ser e estar no mundo, são características atribuídas a homens 

e mulheres e justificadas pelos caracteres biológicos primários (aparelho reprodutor) e 

secundários (pelos, mamas, força física, dentre outros). Estas classificações, entretanto, foram 

produzidas socialmente no curso do processo histórico de desenvolvimento cultural dos gêneros 

masculino e feminino (Izquierdo, 1992). 

Nesse sentido, tanto as classificações que são consideradas inatas do gênero feminino, 

tais como a sensibilidade, a docilidade, o cuidado, a maternagem etc., quanto aquelas do gênero 

masculino, como a virilidade, a agilidade, a liderança e outras, são papeis sociais engendrados 

pela cultura patriarcal que recaem sobre os corpos sexuados de indivíduos machos e fêmeas. 

Esses traços tendem a determinar as atribuições dos indivíduos na sociedade de acordo com o 

gênero, se refletindo (ainda que não de forma necessária e unívoca) na vida social em termos 

de profissões, vestimentas, acessórios, comportamentos, orientação sexual específicos para 

homens e mulheres (Izquierdo, 2003, 2013). 

O gênero refere-se então, a um conjunto de condutas e atributos dicotômicos, 

classificatórios e empobrecedores da constituição e desenvolvimento da personalidade dos 

indivíduos. Portanto, precisa ser superado a fim de que as qualidades humanas possam ser 

pertencentes a todos independentemente do sexo biológico que possuam (Izquierdo, 2013). Vale 

ressaltar que a classificação autoritária dos gêneros na sociedade capitalista, se expressa como 

uma forma de      reproduzir biológica e socialmente a força de trabalho que permite a extração de 

mais-valia3.  

 
não, devido a sua “fragilidade” física, ao fato de ser mãe, por exemplo, sempre está limitada à submissão, aos 

cuidados com a família, a manutenção da procriação” (Duarte, 2020, p. 56). 

 
3 A mais-valia é o produto de onde se extrai o lucro na sociedade capitalista. Esse lucro é produzido pelo excedente 

de força de trabalho não pago pelos capitalistas no processo de trabalho, o que ocorre pela exploração da força de 

trabalho paga sob a forma de um salário que permite acesso somente aos meios de subsistência. Além disso, a 

partir desse processo ocorre a separação do trabalhador de seus instrumentos de trabalho (expropriação dos meios 

de produção), transformando-o em mercadoria que circula de um capitalista a outro (Marx, 2013). “[...] quando o 

trabalhador opera além dos limites do trabalho necessário não representa para ele nenhum valor. Gera a mais-valia, 

que tem, para o capitalista, o encanto de uma criação que surgiu do nada. A essa parte do dia de trabalho chamo 

de tempo de trabalho excedente, e ao trabalho nela despendido, de trabalho excedente. Conceber o valor como 

simples solidificação do tempo de trabalho, apenas como trabalho objetivado, é tão essencial para seu 



4 
 

A reprodução biológica se alicerça na concepção de casamento monogâmico e 

heterossexual, de modo que, para obter tais objetivos, se faz necessário propagar a ideia de que 

a experiência sexual das mulheres deve ocorrer somente para procriar. No que se refere aos 

homens, esta ideologia não se aplica, nem em plano formal e nem real, muito pelo contrário, 

visto que, para eles é legitimada a manutenção do casamento em conjunto com práticas 

extraconjugais e é justificável não se dedicarem ao cuidado dos filhos. Sobre a reprodução   

social, sua natureza é de teor econômico, em que a família se torna responsável pela transmissão 

das relações de produção e reprodução desta sociedade gestados a partir da ideologia burguesa 

(Reis, 1984). 

Assim, é preciso pontuar que o patriarcado e a opressão que recai sobre as mulheres é 

anterior ao capitalismo e nele encontra formas próprias de se expressar. Ou seja, todo sistema 

de opressões se origina, inicialmente, a partir dos interesses econômicos do modo de produção 

no qual se situa, sendo que para tanto, recorre-se aos recursos político-ideológicos para se 

expressar socialmente como algumas particularidades (Izquierdo, 1988). Desta forma, o 

conceito de gênero surge no capitalismo, no final do século XX, mas o fenômeno real que ele 

nomeia, isto é, a atribuição de características, possibilidades/proibições atribuídas aos sexos e 

a divisão de papeis sociais relacionadas aos sexos, nascem ao mesmo tempo que a divisão da 

sociedade em classes antagônicas e obedece sempre a seus interesses (Izquierdo, 1988, 1998b). 

Ou seja, a exploração da mulher pelo homem acompanha o processo histórico de exploração de 

uma determinada classe sobre a outra. 

No processo de desenvolvimento humano, as características classificatórias dos gêneros 

masculino e feminino também são empobrecedoras do psiquismo dos indivíduos. Os papeis 

sociais de gênero são reforçados nas relações familiares - esfera de socialização primária -, desde 

o nascimento percorrendo a infância até a vida adulta, com o objetivo de que os sujeitos se 

reconheçam e se identifiquem  de acordo com a posição social que devem ocupar na sociedade. 

Essa organização social dos papeis de gênero se inicia com a mediação dos adultos e da 

atividade do brincar desenvolvida pelas crianças, em que se estabelece a divisão arbitrária de 

brinquedos, brincadeiras, vestimentas, formas de se falar, se comportar etc., direcionados para 

meninos e meninas. Assim, desde as primeiras atividades sensório-objetais, introduz-se normas 

que serão reforçadas ao longo da vida dos sujeitos, ou seja, os papeis sociais a serem 

desenvolvidos pelos futuros homens e mulheres (Bhattacharya, “Sobre la relación entre género 

 
conhecimento geral quanto, para o da mais-valia, ver nela simples solidificação do tempo de trabalho excedente, 

trabalho excedente objetivado.” (Marx, 2006a, pp. 253-254).  



5 
 

y clase”, 2018b). 

Nesse sentido, no processo de socialização na realidade objetiva - que decorre da 

atividade humana socialmente produzida a               partir das necessidades -, os indivíduos se apropriam 

de significados sociais que remetem à figura feminina, como por exemplo, a maternidade, o 

cuidado, os afazeres domésticos e a sensibilidade; assim como significações que fazem 

referência ao masculino, tais como a virilidade, a força, a independência, a liderança e outros 

(Borrego, 2020; Duarte, 2006).  

Dessa forma, à luz de uma compreensão da opressão de gênero a partir da totalidade da 

vida social, que engloba o modo de produção e reprodução social e suas relações com a família, 

a divisão sexual do trabalho e o patriarcado, se faz necessária uma teoria capaz de elucidar os  

processos de constituição do gênero e das relações de opressão, a partir da atividade dos seres 

humanos no mundo até a constituição das formas singulares do ser social, ou seja, sua 

consciência e personalidade.  

Essa proposta de uma teoria psicológica do gênero, pode ser a chave analítica para a 

compreensão da violência contra a mulher em sua essência, por possibilitar o desvelamento da 

gênese desse fenômeno, seu desenvolvimento e expressão atual no psiquismo humano. Este, 

que, por sua vez, se constitui cindido devido à organização social dos atributos considerados 

típicos de homens e mulheres. Com isso, aqueles processos de desenvolvimento e as 

características particulares e singulares da personalidade que destoam dos papeis de gênero, são 

concebidos como passíveis de controle e punição, em que se incluem o uso de estratégias de 

convencimento, identificação, intimidação e da violência para tal.  

A violência contra a mulher, portanto, mesmo que de maneira não-unívoca e em alguns 

casos não consciente, está inserida nos contextos dos indivíduos que se apropriam e 

internalizam uma gama de papeis de gênero aprendidos de geração em geração, herança da 

cultura patriarcal historicamente produzida nas sociedades de classes. A obrigatoriedade de 

adequação a esses papeis cumpre a função de regular a conduta das mulheres, apresentando-se, 

muitas vezes, sob uma roupagem conservadora de punição aplicada sobre aquelas que 

subvertem os padrões normativos. Ou ainda, nem sempre as exigências conservadoras se 

apresentam como tal, podendo ser travestidas de avanços sociais, ocultando as estratégias do 

capital para acentuar a exploração da força de trabalho e a extração de mais-valia (Borrego, 

2020). 

O arcabouço teórico da psicologia histórico-cultural nos permite compreender que o 

desenvolvimento humano é produto das necessidades que direcionam a intervenção humana 



6 
 

sobre o objeto a partir dos instrumentos (mediadores externos), o que faz com que a atividade 

se torne motivada (impulsionada) para um determinado fim. Esse fim (finalidade) não se 

encerra em si mesmo, pois todo o processo da atividade do ser humano sobre o mundo dos 

objetos é internalizado no plano da consciência, entendida como reflexo psíquico da realidade 

objetiva (Vygotski, 1991a).  

O processo de individuação das qualidades humanas socialmente desenvolvidas na 

constituição da personalidade, é tomado como objeto de análise pelos autores clássicos da 

psicologia histórico-cultural (L. S. Vigotski, A. N. Leontiev e A. R. Luria) até seus 

continuadores contemporâneos, como Newton Duarte, Lígia Márcia Martins, Juliana 

Pasqualini, dentre outros. A compreensão da personalidade a partir da psicologia histórico-

cultural é basilar para a pesquisa em questão, que objetiva apresentar a relação dialética entre 

as características sociais e singulares (também produzidas socialmente) dos seres humanos. 

Essas últimas, são constituídas a partir das mediações da ideologia burguesa patriarcal (gênero) 

e das relações sociais que a suportam.  

Disso, decorre que os papeis de gênero antes de pertencerem ao plano simbólico da 

consciência, são experienciados e vivenciados na realidade como relações sociais e 

interpessoais objetivas/concretas, e, por esse motivo, não devem ser reduzidos a dados naturais 

e puramente internos do sujeito. Desse modo, no processo de constituição da consciência, os 

indivíduos não se apropriam homogeneamente da realidade. Essa apropriação mediada pelos 

instrumentos, isto é, as ferramentas externas e pelos signos como ferramentas internas, também 

é conformada pelos motivos da atividade de cada sujeito e pelos sentidos pessoais forjados em 

sua história singular, contexto de vida e experiências. Ou seja, refere-se a um conjunto 

complexo e dinâmico de características singulares do indivíduo que constitui sua personalidade 

(Leontiev, 2004). 

Nessa direção, ainda que a aprendizagem dos papeis de gênero faça parte da educação 

social de todos os indivíduos, a forma como as proibições, permissões e expectativas atribuídas 

aos sexos será internalizada pelos sujeitos, é sempre singular. Mas, as imposições da 

feminilidade se colocam tanto para aquelas mulheres que as concebem como um fato natural e 

dele não  tomam consciência, quanto para as mulheres que recusam (conscientemente ou não) 

tais imposições e, diante do repúdio, poderão sofrer uma série de sanções sociais.  

A partir disso, é preciso reter que o gênero se impõe a todos os indivíduos sexuados da 

espécie, desde àqueles/as que possuem consciência crítica deste processo, até os que disso 



7 
 

sequer tomaram parte. O gênero tem, assim, a objetividade de uma lei geral (rigorosamente 

social) e não deve – como o fazem os teóricos pós-modernos4 –, ser reduzido a uma construção 

social ou a uma performance que não encontram seus fundamentos na realidade objetiva. 

Dentre os autores pós-modernos que tomaram a natureza da opressão de gênero como 

objeto, estão Pierre Bourdieu, Michel Foucault, Joan Scott, dentre outros. Foucault (1988) e 

Scott (1995) em linhas gerais, concebem que a opressão de gênero se construiu ao longo de um 

processo histórico em que as desigualdades sociais entre homens e mulheres se estruturaram 

por relações, normas e discursos de poder regulamentados por instituições hierárquicas de 

controle social (igrejas, saber médico, Estado, escola etc.). Já Bourdieu (1999), defende que a 

opressão  de gênero se originou a partir de uma ordem social que sempre esteve enraizada e foi 

estruturada  pela dominação masculina, compreendendo a sociedade como constituída (de forma 

natural e a-histórica) por valores machistas5. 

São várias as concepções sobre o debate em tela, mas prevalecem lacunas quanto às 

determinações e razões de existência do gênero, pois  algumas explicações permanecem sem 

respostas, tais como: onde, quais sujeitos e sob quais necessidades e finalidades a opressão de 

gênero foi criada? As interpretações formuladas pelos autores  supramencionados, remetem a 

um poder ou dominação masculina (patriarcado) destituídos de sujeito, origem e 

negligenciando ou ignorando a luta de classes. Em uma proposta marxista, a socióloga Heleieth 

Saffioti (1934-2010) - uma das precursoras da sistematização sobre a opressão de gênero -, 

inseriu no debate marcado por concepções naturalistas (biologicistas e mecanicistas) e 

intraindividuais (idealistas), a dialetização da compreensão desse fenômeno pautado por bases 

materiais. 

As primeiras formulações de Saffioti sobre a opressão de gênero, encontradas em sua 

tese de livre docência intitulada “A Mulher na Sociedade de Classes: Mito e Realidade” (1969), 

revelam as aproximações da autora com a escola de pensamento sociológico de seu orientador 

Florestan Fernandes (1920-1995). Saffioti (1976) analisou o papel das mulheres (de 

 
4 “Pós-modernidade é uma linha de pensamento que questiona as noções clássicas de verdade, razão, identidade e 

objetividade, a ideia de progresso ou emancipação universal, os sistemas únicos, as grandes narrativas ou os 

fundamentos definitivos de explicação. Contrariando essas normas do iluminismo, vê o mundo como contingente, 

gratuito, diverso, instável, imprevisível, um conjunto de culturas ou interpretações desunificadas” (Eagleton, 1996, 

p. 1). O pós-estruturalismo, o construcionismo social, a esquizoanálise, a análise de discurso de Foucault, o 

construtivismo, a epistemologia qualitativa etc., são abordagens teóricas que se referenciam no pensamento pós-

moderno em suas análises. 
5 Vale ressaltar que, a princípio na introdução desta pesquisa, as análises da opressão do gênero formuladas por 

esses autores são apresentadas de forma breve, apenas para situar o leitor sobre as principais vertentes teóricas que 

investigaram sobre a natureza do gênero. Na primeira seção de apresentação da revisão de literatura, as abordagens 

desses autores terão um espaço específico de discussão e serão melhor tratadas no texto.   



8 
 

marginalização) na sociedade capitalista, engendrada por dois gêneros, cuja condição é a 

desigualdade. Desde o desenvolvimento dessa obra, Saffioti (1976) teve seu pensamento 

fortemente ancorado na teoria social de Marx e Engels. As categorias de análise formuladas por 

estes autores, inclusive, comparecem como fundamento de suas análises sobre a questão da 

mulher e sua situação no mercado de trabalho, abordando problemáticas como a exploração da 

força de trabalho feminina, a desvalorização e falta de reconhecimento da mulher nos contextos 

laborais. 

Essa autora foi pioneira nos estudos brasileiros sobre as relações entre a opressão de 

gênero e a sociedade capitalista, às quais ela tratava como opressão de sexo. A concepção de 

gênero ainda era pouco difundida no Brasil, tornando-se mais relevante em meados da década 

de 1970. Essa ausência não foi um impeditivo para que a socióloga tratasse essa temática a 

partir de uma perspectiva anti-naturalista e compreendesse que a opressão de gênero era um dos 

pilares que possibilitava a exploração de força   de trabalho, a extração e a acumulação de mais-

valia.  

Dessa forma, Saffioti (1976) colocou em relevo as seguintes questões: a) a opressão das 

mulheres seria mais uma estratégia do capital para extrair mais-valia, visto que, a remuneração 

das trabalhadoras é consideravelmente inferior à dos homens, o que encontra respaldo nos 

caracteres biológicos, utilizados como explicação para justificar diferenças comportamentais 

que são de natureza social e produzidas pelo patriarcado? e b) em que medida a opressão 

feminina era um produto histórico do passado profundamente enraizado nesta sociedade, uma 

vez, que a cultura patriarcal não se originou no modo de produção capitalista? Nesse sentido, 

para Saffioti (1976), a opressão de gênero era um produto do patriarcado e fazia parte de 

relações anteriores à sociedade capitalista, que, ao serem apropriadas pelo capitalismo passaram 

a contribuir para a acumulação de capital a partir da inferiorização  do papel da mulher. 

Analisando a opressão de gênero a partir da centralidade do trabalho, Saffioti (1984) fez 

referência à separação hierárquica da divisão sexual do trabalho em que se “feminizam” e 

“masculinizam” algumas funções, por exemplo, o trabalho doméstico fortemente feminizado e 

os trabalhos da esfera política como fortemente masculinizados. Essa divisão acirrada, cinde os 

trabalhos da esfera pública produtiva que são capazes de produzir mais valor, como aqueles 

designados aos homens, e, por sua vez, são mais valorizados; e os trabalhos da esfera privada, 

da reprodução social, improdutivos6 e menos valorizados como designados às mulheres.  

 
6 Cabe destacar a diferença entre trabalho produtivo e improdutivo para Marx e Engels, visto que, muitas críticas 

moralistas são tecidas a ambos ao utilizarem o termo “improdutivo” para caracterizar os afazeres domésticos, como 



9 
 

A divisão sexual do trabalho pode sofrer alterações a depender de cada indivíduo e seu 

contexto, no entanto, é fato que ela existe, sendo reforçada na família e conformando o lugar 

ocupado por homens e mulheres na esfera da vida social. É importante ressaltar que a divisão 

sexual do trabalho toma como explicação ideológica os atributos biológicos de homens e 

mulheres, entretanto, oculta-se que essa divisão é um produto social, ancorado historicamente 

na cultura e nos valores patriarcais (Andrade, 2015). 

Nesse sentido, no princípio das formulações de Saffioti (1984), a autora compreendia o 

modo de produção capitalista como um sistema estruturado e organizado por relações e 

estratégias econômicas e ideológicas de classe, sendo uma delas a opressão de gênero, que se 

organiza necessariamente pela exploração de uma classe (trabalhadora) por outra (burguesia). 

A classe  dominante é aquela que se constitui ao longo de um processo histórico de expropriação, 

exploração e extração de mais- valia da força de trabalho da classe dominada.  

Por muitos anos, Saffioti foi considerada uma das maiores referências do materialismo 

histórico-dialético clássico na compreensão do fenômeno da opressão de gênero. No entanto, 

em momento ulterior de sua evolução intelectual, a autora passou a estabelecer diálogos com 

outras teorias feministas que tratavam da opressão de gênero, dentre as quais, destacam-se: a 

teoria pós-estruturalista, a interseccionalidade, o materialismo francófono, além de recorrer aos 

estudos de Bourdieu (1999) para tentar explicar a dominação masculina (Gonçalves, 2011).  

Ao estabelecer diálogo com a interseccionalidade e a teoria do feminismo francófono, 

Saffioti passou a apresentar como postulado o fato de que a exploração de classe não é 

determinante para compreender a opressão de gênero, pois passou a defender que não tinha 

relações de dominação-exploração que fossem prioritárias sobre outras. Sua ideia foi de manter 

 
se não tivessem relevância para a produção social da vida ou fossem negligenciados nas análises desses autores. 

Para Marx (2006a, 2013), o trabalho produtivo acontece diretamente no processo de produção material e 

econômico da vida, onde se produz os meios de subsistência, se exige permanente consumo da força de trabalho 

humana pelo capitalista e novas configurações da exploração do trabalhador, de modo que, este seja obrigado a 

vender constantemente sua força de trabalho, de onde se extrai a mais-valia e gera o valor de troca. Assim, o 

trabalho produtivo é integrado pela forma mercadoria, pela extração de mais-valia e pela produção e reprodução 

da relação capital-trabalho, tendo de um lado, o capitalista que explora e de outro, o trabalhador explorado. Já o 

trabalho reprodutivo ocorre na esfera familiar e privada da vida, onde se fornece os meios para a subsistência e 

criação dos membros da família que ainda não estão na esfera de produção, garantindo condições de sobrevivência 

aos futuros trabalhadores. Mas, nessa relação não há o processo imediato de produção das mercadorias e a 

apropriação de trabalho não pago - sobretrabalho, e sim, a preservação e recuperação da força vital a ser utilizada 

no processo de produção. Assim, é denominado trabalho improdutivo pelo fato que dele não se extrai mais-valia e 

não gera valor de troca, o que não significa uma posição negligente de Marx (2006a, 2013) em relação a este 

último, ao contrário, o autor constantemente ressaltava a relação entre ambos, em que o trabalho reprodutivo gera 

a força de trabalho humana produtora de riquezas na esfera produtiva e é útil ao capitalista, mas este não o consome 

como representante do capital e sim se desfruta dessa condição (Andrade, 2015).   

 



10 
 

a centralidade do trabalho como chave interpretativa da opressão de gênero, mas ressaltando 

que a exploração da força de trabalho não ocorre somente pelo determinante da classe social, e 

sim, a partir da consubstancialidade de relações raciais e de gênero (Nogueira, 2018). Já na 

interlocução com as teorias pós-estruturalistas sobre a opressão de gênero, a autora passou  a 

considerar a centralidade de relações de poder hierárquicas estabelecidas histórico-socialmente 

entre os gêneros, sendo legitimadas por instituições reconhecidas como detentoras e 

reprodutoras de discursos de verdade sobre a naturalização do gênero, tais como as igrejas, a 

medicina, a família, o Estado etc. (Scott, 1995).  

Por fim, essas teorias e outras formulações fizeram Saffioti pensar na perspectiva da 

teoria patriarcal-racista- capitalista, em que os três sistemas (patriarcado, racismo, capitalismo) 

se fundiram e estruturam  a sociedade atuando com relações de dominação-exploração, sendo 

necessário superá-los em  conjunto para liquidar a opressão de gênero (Barroso, 2018). Tais 

conexões correspondem a uma mudança em sua concepção acerca da natureza da opressão de 

gênero. Para ela, as origens dessa opressão e do quadro de violências sofridas pelas mulheres 

não poderia ter explicação somente por um espectro puramente econômico, germinado e 

relacionado ao modo de produzir a vida, mas também pelas especificidades simbólicas e 

culturais historicamente construídas na sociedade (Nogueira, 2018).  

Saffioti (2015) postulou então, que o patriarcado é o mais antigo sistema de dominação 

e também de exploração das mulheres pelos homens (gênero), ao qual seguiu o racismo – sistema 

de dominação-exploração dos negros pelos brancos (raça) — e por último, o capitalismo, 

sistema de dominação-exploração dos trabalhadores pela burguesia (classe). Assim, se 

primeiramente, Saffioti considerava que a luta pelo fim da opressão da mulher implicava em 

uma luta anticapitalista, posteriormente, a autora defendeu que a sociedade se estrutura por 

relações que objetivam a exploração e dominação de classe, mas também de gênero e raça, 

como se estas duas últimas fossem fins em si mesmos. Desse modo, o fim da opressão de gênero 

deveria contemplar a relação da luta anticapitalista, com a luta antipatriarcal e antirracista 

(Cisne, 2018b). Para Saffioti (1987), a dominação e exploração patriarcal-racista-capitalista 

contribuem não só para a acumulação de capital nas mãos da classe dominante, mas também 

para a manutenção do domínio social por essa classe que tem raça e gênero: o homem  branco.  

Saffioti, então, passou a qualificar lado a lado as relações de gênero, classe e raça de 

forma articulada, negando a primazia da exploração e dominação de classe como chave 

interpretativa e explicativa das outras opressões. A partir disso, capitalismo e patriarcado foram 

concebidos como duas estruturas societárias independentes com vistas a dominar e explorar 



11 
 

(Pereira & Roseno, 2018). As formulações e análises de Saffioti (1987) a partir da teoria da 

dominação-exploração patriarcal-racista-capitalista, sintetizadas em sua obra “O Poder do 

macho” (1987) se  tornaram referência para os estudos de gênero no Brasil, tornando-a um dos 

maiores nomes dentro do debate feminista (Gonçalves & Branco, 2011).  

A hipótese dessa pesquisa é de que Saffioti abandonou os pressupostos marxistas, 

quando retirou das categorias da propriedade privada e da luta de classes o cerne da opressão 

de gênero. Isso se explica, pois, sua análise reduziu o modo de produção capitalista ao espectro 

puramente econômico, desconsiderando sua dimensão enquanto sistema relacional total que, 

nessa qualidade, subsume as velhas estruturas patriarcais e racistas à sua própria lógica de 

funcionamento, cumprindo assim, a função de dominar ideologicamente no âmbito da 

superestrutura. Nesse processo, a autora encerrou ao capitalismo somente à opressão de classe 

social, não abarcando o racismo e o gênero como estratégias de exploração de força de trabalho 

e extração de mais-valia (Arruzza, 2015; Arruzza, Bhattacharya & Fraser, 2019).  

A partir disso, cogita-se a hipótese de que Saffioti ao recorrer a outras teses sobre a 

opressão de gênero — em um movimento de incorporação nem sempre crítico do ponto de vista 

metódico, culminou no ecletismo teórico. Ao importar as bases teórico-metodológicas de 

compreensão da opressão de gênero de outras teorias, a autora rompeu com o materialismo 

histórico-dialético e ao invés de formular uma teoria original, criou uma compreensão sobre a 

opressão de gênero (teoria da dominação-exploração patriarcal-racista-capitalista) 

fundamentada na diversidade teórica, que atribui naturezas distintas ao fenômeno, resultando 

na união de fragmentos teóricos. 

Nesse contexto, é improrrogável a reabertura do debate sobre a socialização dos papeis 

sociais de gênero, discutidos pelas principais teorias feministas que estão à frente das discussões 

sobre essa temática. Tais teorias, serão apresentadas na revisão de literatura aqui delineada e 

discutidas mais à frente neste trabalho. Com isso, objetiva-se reafirmar a necessidade de uma 

abordagem materialista histórica dialética sobre esse tema, com base nos pressupostos teórico-

metodológicos de Marx, Engels e do feminismo marxista/socialista.  

Tais aportes são fundamentais para a compreensão das bases materiais da opressão de 

gênero e dos caminhos para seu enfrentamento, superando, assim, concepções biologicistas, 

idealistas e materialistas reducionistas. Propõe-se, ainda, a responder de que  modo o núcleo 

marxista é um contributo à elaboração de uma teoria psicológica do processo de individuação 

do gênero, com o objetivo de entender a internalização da violência contra a mulher, a fim de 



12 
 

propor perspectivas para a sua superação. A escolha pelo referido objeto de estudo reside em 

entender a seguinte questão: quais os subsídios teórico-metodológicos da psicologia histórico-

cultural para a formulação de uma teoria do processo de individuação do gênero e suas 

implicações para entender a violência contra a mulher?  

Ficou delimitada que a investigação se concentraria na violência contra a mulher 

praticada por homens desconhecidos, tendo como justificativa o fato de que essa forma de 

violência não é o foco majoritário das pesquisas, das políticas públicas de enfrentamento da 

violência contra a mulher, bem como também não se julga esses casos pela Lei Maria da Penha 

(nº 11.340/2006). Esta Lei, conforme a revisão de literatura, foi criada para tratar de casos de 

violência doméstica e intrafamiliar, tendo como fundamento de sua existência: a violação de 

direitos humanos dessas mulheres com base no preconceito de gênero (Souza & Sousa, 2015). 

Dessa forma, foi levantada a hipótese de que a violência contra a mulher praticada por 

homens desconhecidos também se fundamenta nos papeis de gênero, mas por se tratar de 

violações em que vítima e acusado não têm uma relação afetiva, as explicações para esse 

fenômeno são deslocadas para causas biologicistas, intraindividuais ou psicologizantes ligadas 

às mulheres vitimadas e aos homens agressores (Souza & Sousa, 2015). Ou seja, trata-se de 

explicações que distanciam o patriarcado e o capitalismo como determinantes dessas violências.  

Também é importante assinalar que há relativa escassez de materiais que abordam o 

fenômeno da violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos e sua relação com 

os papeis sociais de gênero. Quando se faz o delineamento a partir dos pressupostos da 

psicologia histórico-cultural, as produções se tornam ainda mais restritas. Assim, para esse 

estudo, foram consideradas as pesquisas realizadas no contexto brasileiro, que tratassem sobre 

a violência contra a mulher envolvendo às situações onde a mulher é vitimada, exclusivamente, 

por sua condição de “ser mulher”.  

Os objetivos específicos que se seguem, sumarizam os passos que se pretende seguir 

nesta análise: a) Apresentar os principais eixos temáticos das produções acadêmicas/científicas 

brasileiras sobre a violência contra a mulher, analisadas a partir do materialismo histórico-

dialético; b) Identificar as articulações entre o papel da ideologia na sociedade capitalista, o 

patriarcado e a opressão/violência de gênero, como elementos fundamentais para a análise da 

gênese da violência contra a mulher; e, c) elaborar contribuições introdutórias para uma teoria 

do processo de individuação do gênero, com a finalidade de compreender a 

apropriação/internalização da violência contra a mulher a partir dos pressupostos teórico-

metodológicos da psicologia histórico-cultural, tendo o objetivo de versar sobre perspectivas 



13 
 

para a sua superação.  

Esta pesquisa é de natureza teórico-bibliográfica, conceituada por Gil (2002) como um 

tipo de estudo em que os materiais a serem consultados precisam estar publicados, podendo ser 

livros, capítulos de livro, teses, dissertações, artigos publicados em periódicos de revistas ou 

em anais de eventos acadêmicos e científicos, jornais impressos ou eletrônicos, dentre outros. 

Além disso, a pesquisa bibliográfica objetiva que o investigador tenha acesso a uma gama de 

dados sobre determinado fenômeno de forma mais ampla do que quando pesquisado 

diretamente, contribuindo para a acessibilidade e maior aproximação com os objetos de estudo. 

A pesquisa bibliográfica é desenvolvida com base em material já elaborado, constituído 

principalmente de livros e artigos científicos. Embora em quase todos os estudos seja 

exigido algum tipo de trabalho dessa natureza, há pesquisas desenvolvidas 

exclusivamente a partir de fontes bibliográficas. Boa parte dos estudos exploratórios 

pode ser definida como pesquisas bibliográficas. As pesquisas sobre ideologias, bem 

como aquelas que se propõem à análise das diversas posições acerca de um problema, 

também costumam ser desenvolvidas quase exclusivamente mediante fontes 

bibliográficas (Gil, 2002, p. 44). 

Vale ressaltar ainda, que, cada objetivo específico corresponde a uma seção da tese, 

organizados da seguinte forma: na primeira são apresentados os conteúdos dos principais eixos 

temáticos abordados nos artigos, teses e dissertações. Cada tópico foi composto por eixos 

estabelecidos após a leitura do material coletado. Esta seção, articula a literatura sobre a 

violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos com a compreensão marxista 

desse fenômeno, expondo os determinantes histórico-sociais que explicam suas origens. Na 

segunda seção, apresenta-se as articulações entre o papel da ideologia na sociedade capitalista, 

o patriarcado e a opressão/violência de gênero, como elementos fundamentais para a análise da 

gênese da violência contra a mulher. 

Na terceira seção, buscou-se elaborar uma teoria do processo de individuação do gênero, 

discutindo o desenvolvimento da relação dialética entre objetivações/subjetividade e a 

internalização do gênero e da violência contra a mulher. Também, são tecidos elementos que 

possibilitam discutir as repercussões da violência sobre a personalidade de mulheres 

violentadas e o processo de apropriação/internalização das significações da violência pelos 

homens agressores. Por fim, nas considerações finais, são indicados caminhos e perspectivas 

para a superação das categorizações autoritárias do gênero e da violência contra a mulher. 

 



14 
 

1. VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER: PRINCIPAIS EIXOS TEMÁTICOS 

ABORDADOS NOS PERIÓDICOS CIENTÍFICOS, TESES E DISSERTAÇÕES 

Nesta seção, será apresentada a revisão de literatura de artigos encontrados nos 

periódicos científicos disponíveis nas plataformas BVS-PSI (Biblioteca Virtual em Saúde - 

Psicologia Brasil), Lilacs (Literatura Latino-Americana e do Caribe em Ciências da Saúde), 

Pepsic (Periódicos Eletrônicos de Psicologia) e Scielo (Scientific Electronic Library Online). 

Também foi abordado sobre o conteúdo das dissertações e teses do Catálogo CAPES 

(Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior).  

A partir disso, buscou-se identificar as principais discussões, teorias e propostas de 

assistência/enfrentamento do fenômeno da violência contra a mulher praticada por homens 

desconhecidos. Nesta revisão de literatura, os conteúdos foram agrupados a partir de temáticas 

em comum identificadas a respeito do tema nos trabalhos acadêmicos. Este tipo de 

agrupamento permitiu identificar, verificar e filtrar os conteúdos e temas mais abordados sobre 

o objeto de estudo da presente pesquisa, de modo que foi realizado posteriormente, sua análise 

a partir do método materialista histórico-dialético.  

Assim, esta seção foi organizada a partir dos seguintes tópicos e subtópicos: a) Caminho 

metodológico realizado para o levantamento bibliográfico; b) O levantamento bibliográfico nas 

plataformas BVS-Psi, Lilacs, Pepsic, Scielo e o levantamento de teses e dissertações no portal 

CAPES; c) Violência contra a mulher: o que é demonstrado nos artigos, dissertações e teses?; 

d) Discussões sobre o conceito de opressão/violência de gênero conforme os textos analisados; 

e) Violência contra a mulher: causas e consequências segundo as produções científicas; f) 

Políticas Públicas de assistência e enfrentamento da violência contra a mulher; g) A assistência 

e atenção aos casos de violência contra a mulher: intervenções na área da saúde; e, h) As 

punições e o combate dos casos de violência contra a mulher: intervenções a partir do sistema 

penal brasileiro. 

 

1.1. Caminho metodológico realizado para o levantamento bibliográfico 

O material bibliográfico que compõe este estudo foi extraído dos periódicos científicos 

eletrônicos disponíveis nas plataformas BVS-PSI, Lilacs, Pepsic e Scielo (artigos) a partir dos 

seguintes descritores: (“opressão and gênero”) or (“gênero and     patriarcado”) or (“gênero and 

desigualdade”) or (“gênero and violência”) or (“gênero and mulher”) or (“gênero and 

marxismo”). As buscas também foram realizadas no Catálogo de Teses e Dissertações da 

CAPES com o operador booleano “and” e os mesmos descritores. 

http://www.bvs-psi.org.br/
http://www.bvs-psi.org.br/
http://www.bvs-psi.org.br/
http://www.bvs-psi.org.br/
http://www.bvs-psi.org.br/


15 
 

A busca e a leitura dos materiais ocorreu da seguinte maneira: a) escolha das bases de 

dados em que seria realizada a pesquisa (BVS-Psi, Lilacs, Scielo, Pepsic e portal Capes); b) 

seleção dos artigos, dissertações e teses que tratam sobre o tema da pesquisa a partir dos títulos; 

c) leitura dos resumos para uma filtragem mais qualificada no que se refere ao enquadramento 

dos materiais no tema e objeto da pesquisa e, d) leitura completa dos artigos, dissertações e 

teses para realização de fichamentos, síntese, extração e análise dos dados obtidos. 

A princípio foram pesquisados artigos, teses e dissertações sobre a temática da opressão 

de gênero, publicados com textos completos disponíveis nas plataformas BVS-Psi, Lilacs, 

Pepsic, Scielo e no Catálogo de Teses e Dissertações da Capes nas grandes áreas de 

conhecimento: Ciências sociais aplicadas; Ciências da saúde e Ciências humanas. Os estudos 

poderiam ser teóricos ou pesquisas de campo (interventivas) e realizados a partir das 

abordagens teóricas existentes nas áreas da Ciência Política, Direito, Educação, Psicologia, 

Psicologia Social, Saúde Coletiva, Psicologia do desenvolvimento humano, Saúde Pública e 

Serviço Social. Além disso, foram consideradas as pesquisas realizadas no contexto brasileiro, 

publicadas nos seguintes idiomas: português, espanhol e inglês.  

Foi encontrado um elevado número de publicações (explicitadas no próximo tópico), já 

que a partir dos descritores apareceram pesquisas que abarcam desigualdades e violências 

ocorridas nas relações entre homens e mulheres cisgênero, bem como aquelas que envolvem a 

comunidade LGBT, homens e mulheres heterossexuais que não se enquadram nos papeis 

tradicionais de gênero, pais e filhas, mães e filhas, filhos e pais, mães e filhos, homens e homens 

etc. Nesse sentido, optou-se por fazer a escolha do objeto de estudo a partir da temática com o 

maior número de publicações dentro do tema da opressão de gênero, em que apareceu a 

violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos, contando com cento e nove 

produções totalizadas entre artigos, dissertações e teses.  

No entanto, durante a leitura dos resumos e dos textos completos, observou-se que, na 

verdade, a maioria das pesquisas abordavam o tema da violência doméstica e intrafamiliar7. 

Desta forma, considerando o escasso número de pesquisas sobre a violência contra a mulher 

 
7 A violência doméstica, a princípio, foi o segundo tema com maior número de publicações em relação à temática 

geral da opressão de gênero, aparecendo cinquenta e dois materiais – totalizando artigos, dissertações e teses. Após 

a leitura completa das pesquisas, este número aumentou para cento e três produções. Trabalhos sobre o conceito 

geral de gênero foram identificados quarenta e cinco; sobre a opressão de gênero relacionada a comunidade LGBT 

foram achados trinta e um; vinte e oito abordavam sobre o feminicídio; sobre a violência sexual no âmbito 

doméstico relacionada a crianças e adolescentes foram encontrados vinte e um; doze eram sobre a opressão de 

gênero em contextos organizacionais; onze sobre o movimento feminista; dez sobre o aborto; dois sobre violência 

obstétrica e dois sobre a violência contra a mulher em outros países.  



16 
 

praticada por homens desconhecidos, decidiu-se dar prosseguimento ao estudo dessa temática. 

A escolha pelo presente objeto de pesquisa ocorreu com base na hipótese de que esse fenômeno 

também acontece tendo como base de sustentação a desigualdade e a discriminação 

reverberados pelos papeis de gênero. Mas, nesses casos as vítimas são tuteladas por leis do 

ordenamento jurídico de acordo com o ato violento ocorrido, não tendo prioridade na agilidade 

dos processos por não serem necessariamente considerados crimes baseados no gênero (Debert 

& Gregori, 2008). 

Desse modo, na leitura da revisão de literatura foi identificado que as políticas públicas 

(majoritariamente) e a lei brasileira de proteção às mulheres (Lei Maria da Penha) em relação 

aos crimes baseados no gênero, são destinadas para os casos de violência doméstica e 

intrafamiliar em específico. Ou seja, quando envolvem a vítima e seu pai, filho, tio, irmão(s), 

cônjuge, indivíduos que tenham/tinham vínculos de afeto, pessoas que convivem direta ou 

indiretamente com a mulher agredida e viole seus direitos com base no preconceito de gênero 

(Souza & Sousa, 2015).  

Não há então, a aplicação da Lei Maria da Penha nos casos de violência contra a mulher 

praticada por homens desconhecidos, ainda que, essa legislação tenha sido criada para priorizar 

a agilidade dos processos e a criminalização de todos os atos violentos que envolvessem a 

discriminação pelo gênero feminino. Ou seja, pela condição da vítima que é agredida por ser 

mulher e ser considerada mais frágil – a maioria dessas situações acontecem no âmbito 

doméstico, no entanto, não se restringem a esse espaço. Para além disso, a justificativa crucial 

para a escolha do presente objeto de pesquisa se deu pelas explicações para as causas desse tipo 

de violência, que geralmente são centralizadas nas condutas das vítimas (como se vestem, se 

comportam, quais lugares frequentam etc.) ou em possíveis perfis patológicos dos homens 

agressores ocultando a relação do patriarcado e do capitalismo com esses crimes (Debert & 

Gregori, 2008).  

March (2017) aborda essa questão apontando que há uma tendência em acreditar que a 

não existência de vínculo entre o homem agressor e a mulher vítima de violência justificaria 

esse tipo de ato violento não ser baseado em relações patriarcais. Tal perspectiva pressupõe que 

os valores do patriarcado seriam reproduzidos somente nas relações conjugais marcadas pelo 

controle, cobranças, sentimento de posse etc. Essas condutas são tidas como naturais e 

consideradas majoritariamente estruturantes dos relacionamentos afetivos entre casais. Por isso, 

quando um homem violenta uma mulher que não conhece, aparentemente, a princípio, concebe-



17 
 

se que não teria um motivo evidente para tal comportamento, devido ao fato de ambos não 

terem um relacionamento ou qualquer tipo de contato.  

Entende-se que, isso reflete o modo como a sociedade é profundamente estruturada pelo 

sistema patriarcal, em que as pessoas tendem a achar natural e comum encontrar justificativas 

para a violência contra a mulher. Por exemplo, quando um homem por sentir ciúme de sua 

companheira a agride como forma de punição, é habitual que se justifique essa agressão sob a 

ideia de que ela provocou o ciúme e, portanto, sofreu as consequências disso. Como na violência 

contra a mulher praticada por homens desconhecidos não há uma relação íntima de afeto ou 

relacionamento, o sentimento de ciúme ou de controle sobre o comportamento da vítima não 

aparecem como causas do ato violento. Portanto, em nível aparente, parece que a única 

motivação para a ocorrência desses casos só poderia ser por uma personalidade psicopata do 

homem, pelo fato de o agressor estar sob o efeito de álcool e outras drogas que provocam 

alterações psíquicas/comportamentais ou o que é pior, pelas provocações consideradas causadas 

pelas condutas da própria vítima (March, 2017).  

Além disso, outro ponto que justifica a escolha do presente objeto de estudo, se deu pela 

verificação de que há maior escassez de materiais que abordam o fenômeno da violência contra 

a mulher praticada por homens desconhecidos do que sobre a violência doméstica, 

principalmente quando se trata da sua relação com o patriarcado e o capitalismo. Ao fazer o 

delineamento a partir dos pressupostos da psicologia histórico-cultural, as produções se tornam 

ainda mais restritas. Assim, para a inclusão do material que compõe o corpus dessa revisão, 

foram adotados os seguintes critérios: foram incluídos e analisados os artigos, teses e 

dissertações que tratavam sobre a violência contra a mulher praticada por homens 

desconhecidos, que estivessem publicados com textos completos disponíveis nas plataformas 

BVS-Psi, Lilacs, Pepsic, Scielo e no catálogo da Capes nas grandes áreas de conhecimento 

Ciências sociais aplicadas, Ciências da saúde e Ciências humanas.  

Os estudos poderiam ser teóricos ou pesquisas de campo (interventivas), realizados a 

partir das abordagens teóricas existentes nas áreas da Ciência Política, Direito, Educação, 

Psicologia, Psicologia Social, Saúde Coletiva, Psicologia do desenvolvimento humano, Saúde 

Pública e Serviço Social. Também foram consideradas as pesquisas realizadas no contexto 

brasileiro, que tratassem sobre a violência contra a mulher englobando as situações onde a 

mulher é vitimada pela sua condição de “ser mulher”, publicadas nos seguintes idiomas: 

português, espanhol e inglês. Os materiais que não deixaram explícitos sobre qual tipo de 



18 
 

violência abordava ou que discutiam sobre a violência contra a mulher praticada por homens 

desconhecidos e também sobre a violência doméstica, foram igualmente inclusos.  

Após estabelecidos os critérios de inclusão, como critérios de exclusão obtidos através 

da leitura dos textos completos, adotaram-se: a) artigos, teses e dissertações que abordavam 

sobre outras expressões da violência contra a mulher, tais como: feminicídio; violência 

doméstica - específica dos relacionamentos intrafamiliares e afetivos; violência conjugal; 

violência sexual no âmbito doméstico, voltada para meninas crianças e adolescentes; aborto; 

violência obstétrica; pornografia; prostituição, dentre outras; b) publicações que discutiam a 

violência contra a mulher em outros países (contexto internacional); c) estudos que versavam 

sobre temáticas diversas relacionadas com o gênero, tais como: racismo, feminismo, 

LGBTfobia, xenofobia, gordofobia, discriminação contra pessoas com deficiência física e 

intelectual e outras; d) pesquisas que problematizam o conceito de gênero, sexo e sexualidade 

de modo geral, sem abordar a particularidade da violência contra a mulher; e, e) a opressão de 

gênero e suas relações com os contextos organizacionais – assédio moral e sexual, no contexto 

do esporte, na área da educação etc.  

Para uma sistematização mais qualificada das informações sobre os artigos, dissertações 

e teses foi realizada e será demonstrada no tópico seguinte as categorizações que se seguem: 

ano de publicação do artigo/dissertação/tese; codificação (identificação ordenada a partir do 

primeiro material encontrado até o último); autores; título da pesquisa; periódico (se artigo); 

fundamentação teórica; perfil da população e amostragem (gênero/sexo, área de atuação, 

quantidade de participantes, idade); instrumentos de coleta de dados; fontes (revistas); 

tipo/desenho de estudo (pesquisa de campo, transversal, longitudinal, revisão de 

literatura/pesquisa teórico-bibliográfica/documental); abordagem do estudo 

(quantitativo/qualitativo) e método de análise de dados. 

 

1.1.2. O Levantamento bibliográfico nas plataformas BVS-Psi, Lilacs, Pepsic, Scielo e o 

levantamento de teses e dissertações no portal CAPES 

A seleção dos artigos consistiu em verificar, a partir dos descritores supramencionados, 

quais materiais estavam relacionados à temática específica “violência contra a mulher praticada 

por homens desconhecidos”. Nesta primeira busca, a seleção dos artigos ocorreu pelos seus 

títulos. Na sequência foram realizadas as leituras dos resumos, das palavras-chave e foram 

eleitos os artigos que apresentavam correspondência com a temática desta tese. Em casos em 



19 
 

que ocorreu dúvida no processo de escolha do material baseado apenas na leitura do resumo, 

optou-se por realizar a leitura completa do material e, com isso, foram selecionados aqueles que 

se enquadravam nos critérios de inclusão estabelecidos. 

O levantamento realizado nas quatro plataformas e no portal CAPES, ocorreu por um 

período de cinco meses e vinte e dois dias, tendo início nas buscas no dia 10/01/2022 e 

encerramento na data de 30/06/2022. Na base de dados Scielo, foi encontrado o número total 

de cinquenta e um mil, oitocentos e cinquenta e seis títulos de artigos sobre temas diversos a 

partir dos descritores elencados. Deste número total, trezentos e vinte e três artigos estavam 

duplicados e foram automaticamente excluídos; levando em consideração a busca pela temática 

da opressão de gênero, foram identificados cento e cinquenta e cinco artigos sobre o tema geral 

de gênero.  

Chegou-se então, ao total de onze artigos sobre a violência contra a mulher praticada 

por homens desconhecidos – tema desta pesquisa. Na base de dados Pepsic, foram identificados 

quatro mil, novecentos e quinze títulos de artigos diversos, sendo que trinta e quatro estavam 

duplicados e foram eliminados. Sobre a temática de gênero foram verificados dez artigos, e, por 

fim, sobre o tema desta pesquisa apenas três artigos foram encontrados.  

Na base de dados Lilacs, foram identificados oito mil e nove artigos sobre temas 

diversos. Deste número total, cento e trinta e sete artigos estavam duplicados e foram 

automaticamente eliminados. Sobre a temática geral de gênero, foram encontrados vinte e um 

artigos e em relação ao tema da presente pesquisa, seis artigos. Na base de dados BVS-Psi, 

encontrou-se três mil, oitocentos e setenta e cinco artigos de títulos diversos, sendo que setenta 

estavam duplicados e foram excluídos. Em relação às pesquisas sobre a opressão de gênero, 

foram encontrados dezenove artigos, e, por fim, sobre o tema da presente tese seis artigos foram 

selecionados.  

Vale ressaltar, que a partir da leitura dos títulos e resumos dos trabalhos, a princípio, 

cinquenta e oito artigos haviam sido selecionados para a revisão. No entanto, após a leitura 

integral desses materiais, vinte e seis artigos foram selecionados por estarem enquadrados na 

temática e nos critérios de inclusão desta pesquisa. Dentre os outros trinta e dois artigos, vinte 

e dois foram suprimidos por abordar a violência doméstica (Angelim & Diniz, 2009; Bearzi, 

Martins, Marchi & Reser, 2020; Beiras, Moraes, Alencar-Rodrigues & Cantera, 2012; 

Carvalho-Barreto, Bucher-Maluschke, Almeida & Souza, 2008; Cerruti & Rosa, 2008; 

Fernandes, Gaia & Assis, 2014; Giffin, 1994; Lima, Büchele & Clímaco, 2008; Lima & 



20 
 

Rodrigues, 2022; Meneghel, Mueller, Collaziol & Quadros, 2013; Moraes & Ribeiro, 2012; 

Moreira, Peixinho, Cordeiro & Souza, 2020; Moreno, 2017; Muszkat, 2008; Palhoni, Amaral 

& Penna, 2014; Paulino-Pereira, Santos & Mendes, 2017; Porto & Costa, 2010; Romagnoli, 

Abreu & Silveira, 2013; Schraiber, D’Oliveira & Couto, 2009; Schraiber, D’Oliveira, Portella 

& Menicucci, 2009; Silveira, Nardi & Spindler, 2014; Timm, Pereira & Gontijo, 2011).  

Quatro foram eliminados por dissertarem sobre a problematização do conceito de gênero 

em específico (Dutra, Schveitzer & Silva, 2020; Escorsim, 2014; Saffioti, 2001; Souza et al. 

2021); dois foram descartados por tratar da opressão de gênero relacionada a comunidade 

LGBT (Brilhante, Moreira, Vieira & Catrib, 2016; Sarti, Barbosa & Suarez, 2006). Além disso, 

outros dois artigos foram excluídos por abordarem sobre a violência sexual no âmbito 

doméstico e relacionada a crianças e adolescentes (Chacham & Jayme, 2016; Filho, 2017); um 

foi excluído por tratar sobre feminicídio (Barufaldi et al. 2017); e um não foi incluso por abordar 

sobre a violência de gênero em outro país (Cristoffanini & Hernández, 2021)8.  

Já em relação ao levantamento da produção bibliográfica de teses e dissertações, este 

foi realizado a partir da busca na plataforma de “Banco de Teses e Dissertações da CAPES”. A 

partir dos descritores supramencionados foram encontradas quarenta e dois mil, cento e setenta 

e sete dissertações e treze mil, quatrocentos e setenta e duas teses. Desta totalidade, oitenta e 

três dissertações e vinte e cinco teses versavam sobre a temática geral da opressão de gênero. 

Após a leitura dos títulos das produções, foram selecionadas trinta e nove dissertações e doze 

teses que versavam sobre o tema desta pesquisa, totalizando cinquenta e uma produções 

científicas. 

No entanto, quando realizada a leitura dos resumos, sumários e considerando os critérios 

de inclusão e exclusão estabelecidos para esta pesquisa, vinte e duas dissertações foram 

descartadas do presente estudo, por não se incluírem na temática desta tese. Destas produções, 

uma foi excluída por estar duplicada; dezesseis eram sobre violência doméstica (Auler, 2020; 

Barbosa, 2013; Batista, 2018; Bem, 2017; Brito, 2015; Carvalho, 2021; Costa, 2015; Garcia, 

2018b; Gimenes, 2021; Mantovani, 2018; Marinho, 2014; Morais, 2013; Nascimento, 2015b; 

Oliveira, 2015; Pierine, 2017; Souza, 2020). Além disso, duas abordavam sobre feminicídio 

(Ferreira, 2019a; Pereira, 2019b); uma tratava da opressão de gênero relacionada a comunidade 

LGBT (Guimarães, 2020); uma versava sobre a violência obstétrica (Torres, 2018) e uma sobre 

 
8 As referências dos artigos citados podem ser verificadas na lista de referências bibliográficas localizada ao final 

da tese.  

 



21 
 

a opressão contra as mulheres em outros países (Lima, 2013). Ao final, foram selecionadas 

dezessete dissertações para compor este estudo.  

Em relação às teses, sete foram excluídas por não se relacionarem com a temática da 

presente pesquisa. Destas produções, seis eram sobre violência doméstica (Albuquerque, 2019; 

Coutinho, 2020; Gazele, 2021; Matos, 2020; Oliveira, 2020; Porto, 2013) e uma versava sobre 

a problematização do conceito de gênero (Lima, 2021)9.   

Ao final, foram selecionados para esta revisão, vinte e seis artigos, cinco teses e 

dezessete dissertações, totalizando quarenta e oito materiais fichados e analisados. É importante 

destacar que, esta quantidade de material não expressa a totalidade de produções sobre o tema, 

pois, o uso de descritores para localizar trabalhos acadêmicos apresenta certa imprecisão. 

Segundo Freitas e Viana (2018), os descritores estipulados para selecionar as pesquisas para a 

revisão bibliográfica, muitas vezes, não expressam adequadamente as terminologias utilizadas 

e adotadas pelos autores e pesquisadores em seus estudos.  

No caso da presente pesquisa, o foco é o fenômeno da violência contra a mulher 

praticada por homens desconhecidos, manifestadas em suas diversas formas: física, sexual, 

psicológica, moral etc. Contudo, determinados trabalhos podem não ter aparecido nesta busca 

por abordar somente a terminologia “estupro” isolada, por exemplo. Nesse sentido, devido essa 

palavra não fazer parte dos descritores, existe a possibilidade de as pesquisas que a utilizaram 

não terem sido encontradas/inclusas. Soma-se a isso, a não acessibilidade aos trabalhos 

completos on-line, em que somente o resumo estava disponível na plataforma CAPES e os 

trabalhos cujo acesso é pago. 

 

1.2. Violência contra a mulher: o que é demonstrado nos artigos, dissertações e teses? 

Durante o processo de levantamento, foi observado um maior número de publicações 

entre os anos 2018 e 2020 em relação ao tema deste trabalho, sendo sete produções de cada ano 

e totalizando catorze pesquisas. Deste número, quatro são artigos, oito referem-se às 

dissertações, duas são teses. Os dois respectivos anos de publicação, sugerem que essa temática 

passou a ser abordada recentemente como objeto de estudo nas pesquisas 

acadêmicas/discussões científicas na área da psicologia, saúde coletiva, assistência social etc. 

 
9 As referências das dissertações e teses citadas podem ser verificadas na lista de referências bibliográficas 

localizada ao final da tese. 



22 
 

Este dado aponta para a relevância deste estudo, visto que a pesquisa mais antiga encontrada 

foi elaborada em 2007.  

As revistas com o maior número de pesquisas sobre o tema em tela, são da área da 

psicologia, aparecendo quinze vezes entre o recorte selecionado (Psicologia e Sociedade – 4 

vezes; Revista Sociedade de Psicoterapias Analíticas Grupais do Estado de São Paulo – 2 vezes; 

Pesquisas e Práticas Psicossociais; Psico; Psicologia em Estudo; Psicologia, Diversidade e 

Saúde; Estudos Interdisciplinares em Psicologia; Psicologia Política; Estudos e Pesquisas em 

Psicologia; Psicologia, Ciência e Profissão; Fractal: Revista de Psicologia). O maior número de 

publicações foi pela revista Psicologia e Sociedade (quatro publicações), o que demonstra um 

avanço em relação ao presente objeto de pesquisa como tema em debate na área da psicologia, 

e em particular na psicologia social.  

Quatro pesquisas foram encontradas na área da saúde, aparecendo nas seguintes 

revistas: Saúde em redes; Saúde e Sociedade; Interface comunicação, saúde educação e Ciência 

e Saúde Coletiva. No que se refere à área das ciências sociais, três artigos pertenciam às revistas 

Sociedade e Estado; Kátal e Revista Brasileira de Ciências Sociais. Dois artigos foram 

publicados pela revista Barbarói que concentra publicações interdisciplinares nas áreas de 

psicologia, ciência política, antropologia, serviço social, sociologia e filosofia; uma publicação 

foi pela revista Paideia voltada para a área da educação e uma pela revista História (São Paulo).  

Em relação aos artigos que foram analisados a partir de uma abordagem teórica, estão à 

frente do debate sobre o presente objeto de pesquisa, as teorias referenciadas pela pós-

modernidade, destacando-se o pós-estruturalismo com seis produções (Almeida, Silva & 

Machado, 2014; Debert & Gregori, 2008; Gonçalves & Coelho, 2008; Guimarães & Pedroza, 

2015; Medrado & Méllo, 2008; Rangel & Wenczenovicz, 2016), seguido do construcionismo 

social – três artigos (Granja & Medrado, 2009; Pedrosa & Spink, 2011; Souza & Rezende, 

2018). Além disso, aparecem a Análise de Discurso de Michel Foucault – dois artigos 

(Bandeira, 2014; Wincky & Strey, 2007); a Esquizoanálise – um artigo (Romagnoli, 2015); o 

Construtivismo – um artigo (Pê, Alves, Guedes, Silva & Bastos, 2022) e a Epistemologia 

Qualitativa de González Rey – um artigo (Flores, Santos & Paiva, 2021). A interseccionalidade 

aparece em quatro trabalhos (Baêta & Neto, 2016; Fernandes & Junqueira, 2021; Silva, 2010; 

Vigano & Laffin, 2019). Dois artigos foram fundamentados pela psicologia social (Medrado, 

Lemos & Brasilino, 2011; Santos & Martins, 2020); um estudo foi escrito a partir da psicologia 

sócio-histórica (Souza & Sousa, 2015); um foi analisado pelo modelo bioecológico de 



23 
 

Bronfenbrenner (Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020) e um pela teoria fundamentada 

empiricamente (Santos & Moré, 2011)10. 

Foram encontrados trabalhos em que os autores se posicionaram tendo como 

fundamentação os dados apresentados pela revisão de literatura sobre o tema, sendo que, três 

artigos foram analisados partindo dessa perspectiva (Medeiros & Zanello, 2018; Santiago, 

2021; Silva & Oliveira, 2015). Tal dado, aponta uma outra lacuna relacionada à temática desta 

pesquisa, referente à não priorização de uma base teórica analítica para fundamentar os estudos 

sobre a violência contra a mulher. Isso remete a um objeto de estudo interpretado por 

perspectivas que não assumem uma visão de ser humano, de mundo, de relações etc., 

contribuindo para uma análise que não transcende a aparência, ou seja, a forma como o 

fenômeno se apresenta na realidade.  

Vale ressaltar que, existe uma escassez de bibliografias sobre a violência contra a mulher 

praticada por homens desconhecidos fundamentadas pelo método materialista histórico-

dialético, que analisa os fenômenos sociais através da incorporação das relações sociais pela 

esfera de produção e organização social da vida. Tal perspectiva defende a superação do modo 

de produção capitalista, como condição essencial para a existência de uma sociedade em que a 

igualdade possa se efetivar e haja a real emancipação humana das relações de 

exploração/dominação. Neste sentido, a emancipação humana plena que garanta a liberdade de 

expressão em essência e, por sua vez, liberta as mulheres das amarras patriarcais deve ocorrer 

para além da transformação da cultura e da política, envolvendo a supressão da forma 

mercadoria, da forma valor, da acumulação, da propriedade privada e do Estado, ou seja, do 

capitalismo e seus valores em totalidade (Silva, 2011). 

Sobre os tipos de estudo ou desenhos de pesquisa, dos vinte e seis artigos selecionados, 

onze correspondem a pesquisas de natureza teórico bibliográfica, documental e revisão de 

 
10 “Na Grounded Theory (Teoria Fundamentada Empiricamente) de Strauss e Corbin (2008), a coleta de dados, 

análise e eventual teoria mantêm uma relação muito próxima entre si, sendo esta última derivada dos dados 

sistematicamente reunidos e analisados por meio da pesquisa” (Santos & Moré, 2011, p. 230).  



24 
 

literatura (teóricos), doze são classificados como pesquisas de desenho transversais11, dois são 

estudos de pesquisa de campo e um trata-se de pesquisa longitudinal12. 

Entre os “participantes do estudo”, foram encontradas três pesquisas realizadas com o 

público de homens e mulheres; uma não especifica o gênero dos participantes; cinco são 

realizadas apenas com mulheres; e cinco são realizadas somente com a participação de homens; 

as demais pesquisas são teóricas. Quanto às profissões dos participantes, foi identificado 

indivíduos que atuam nas instituições que formam a rede de atenção, assistência e 

enfrentamento da violência contra a mulher, ou seja, trabalhadores das áreas de medicina, 

enfermagem, odontologia, psicologia, sociologia, direito e serviço social. Também participaram 

profissionais de comunicação, jornalismo, ciências contábeis, estudantes de medicina, 

trabalhadores informais, usuárias e profissionais que atuam na atenção primária à saúde, agentes 

comunitários de saúde, coordenadoras da Delegacia da mulher e do Centro de Referência 

Especializado de Assistência Social – CREAS, militantes da causa da violência contra a mulher, 

aposentados, motoboys, caminhoneiro, eletricista, pedreiro, policial militar, frentista, servidor 

público etc.   

Em relação à faixa etária dos sujeitos das pesquisas, participaram pessoas com idade 

entre 18 a 63 anos. Sete pesquisas (Almeida et al. 2014; Flores et al. 2021; Granja & Medrado, 

2009; Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; Pedrosa & Spink, 2011; Santos & Moré, 2011; Souza 

& Sousa, 2015) não especificaram esse dado. O número de participantes nas pesquisas variou 

de um a 621 (seiscentos e vinte e um)13 e das vinte e seis pesquisas, catorze se referem a 

pesquisas qualitativas, duas são de tipo quantitativa, uma é quanti/qualitativa e nove não se 

referenciam por nenhuma dessas abordagens. 

Sobre os instrumentos utilizados para a coleta de dados, os estudos se utilizaram de 

entrevistas semiestruturadas em sua maioria (Almeida et al. 2014; Fernandes & Junqueira, 

 
11 A principal característica do desenho transversal é a descrição, em que a partir de uma situação ou fenômeno se 

descreve as características de uma população ou as diferenças entre dois ou mais perfis populacionais. “São estudos 

em que a exposição ao fator ou causa está presente ao efeito no mesmo momento ou intervalo de tempo analisado” 

(Hochman, Nahas, Filho & Ferreira, 2005, p. 3).  

 
12 Os estudos longitudinais são pesquisas realizadas por longos períodos, com o objetivo de observar as 

transformações dos fenômenos ao longo do tempo. “Destinam-se a estudar um processo ao longo do tempo para 

investigar mudanças, ou seja, refletem uma seqüência de fatos” (Hochman, Nahas, Filho & Ferreira, 2005, p. 3).  

 
13 “A coleta dos dados primários se deu através da aplicação de questionários junto às usuárias das USF, com idade 

superior a 18 anos, e entrevistas semiestruturadas, gravadas e transcritas, com as gestoras responsáveis pela área 

técnica de saúde da mulher ou de atenção básica, bem como enfermeiras/os das equipes de saúde. A coleta de 

dados ocorreu aleatoriamente entre as mulheres/usuárias que buscavam atendimento nas USF durante os dias de 

permanência da equipe de pesquisadoras/es nas citadas unidades” (Santiago, 2021, p. 389).  



25 
 

2021; Flores et al. 2021; Gonçalves & Coelho, 2008; Granja & Medrado, 2009; Medrado et al. 

2011; Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; Pedrosa & Spink, 2011; Santiago, 2021; Santos & 

Moré, 2011; Souza & Rezende, 2018; Souza & Sousa, 2015; Winck & Strey, 2007). Também 

foram utilizados boletins de ocorrência (Romagnoli, 2015); revisão de literatura sobre a 

temática dessa pesquisa (Baêta & Neto, 2016; Bandeira, 2014; Debert & Gregori, 2008; 

Guimarães & Pedroza, 2015; Medrado & Méllo, 2008; Santos & Martins, 2020; Silva, 2010; 

Silva & Oliveira, 2015; Vigano & Laffin, 2019); Grupo reflexivo (Pê et al. 2022); e documentos 

– constituições, legislações e políticas públicas acerca das questões de gênero (Medeiros & 

Zanello, 2018; Rangel & Wenczenovicz, 2016). 

Os métodos de análise de dados empregados nos estudos, foram escolhidos de acordo 

com a natureza de cada pesquisa: identificação dos repertórios como mapeamento das matrizes 

discursivas (Granja & Medrado, 2009); análise institucional de René Lourau (Romagnoli, 

2015); metodologia de história de vida (Gonçalves & Coelho, 2008); análise de discurso (Winck 

& Strey, 2007); estudo de caráter exploratório-descritivo (Pê et al. 2022; Santos & Moré, 2011); 

análise de conteúdo categorial (Medrado et al. 2011); revisão de literatura (Baêta & Neto, 2016; 

Bandeira, 2014; Debert & Gregori, 2008; Medrado & Méllo, 2008; Silva, 2010; Guimarães & 

Pedroza, 2015; Vigano & Laffin, 2019); revisão integrativa (Santos & Martins, 2016); análise 

de conteúdo (Flores et al. 2021; Souza & Rezende, 2018; Souza & Sousa, 2015); método de 

análise dialógica proposto por Spink (1999), que busca explorar a polissemia do discurso 

(Pedrosa & Spink, 2011); pesquisa bibliográfico-investigativa (Rangel & Wenczenovicz, 2016); 

análise documental (Medeiros & Zanello, 2018; Santiago, 2021); técnica de análise de discurso 

proposta por Fiorin (Almeida et al. 2014); perspectiva feminista de gênero em interface com as 

práticas discursivas e produção de sentidos (Fernandes & Junqueira, 2021); análise reflexivo-

temática de Braun e Clarke (2019) (Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020); análise estatística no 

Statistical Package for the Social Science (SPSS)14 e no Excel (Silva & Oliveira, 2015).  

Dentre as teses e dissertações selecionadas, observou-se que a maioria das produções 

científicas foram publicadas também no ano de 2018 e 2020, sendo que, as pesquisas mais 

antigas encontradas datam o ano de 2014. Tais dados demonstram que o debate sobre a violência 

contra a mulher praticada por homens desconhecidos, também vem sendo discutido 

recentemente nas pesquisas de teses e dissertações brasileiras. 

 
14 Pacote Estatístico para as Ciências Sociais (Silva & Oliveira, 2015, tradução nossa).  



26 
 

O embasamento teórico prevalecente entre as dissertações e teses a respeito da análise 

do tema desta pesquisa, foram também as teorias referenciadas pela pós-modernidade, a saber: 

o construcionismo social – quatro produções (Catarim, 2018; Gonçalves, 2018; Silva, 2017c; 

Soares, 2018); o pós-estruturalismo – três teses (Coelho, 2015; Porto, 2016; Tokuda, 2021); a 

esquizoanálise – duas publicações (Lima, 2020b; Silva, 2018); e a teoria queer – uma produção 

(Bondavalli, 2017). A partir da teoria das representações sociais foram publicadas quatro 

pesquisas (Alves, 2019; Cardoso, 2020; Lima, 2020a; Parada, 2014); pela interseccionalidade 

– duas publicações (Bortoli, 2020; Nunes, 2017); pelo feminismo materialista francês ou 

francófono – uma dissertação (Mota, 2017); através da fenomenologia existencial e abordagem 

centrada na pessoa – uma dissertação (Incerpe, 2018). Além disso, pelo existencialismo de 

Simone de Beauvoir – uma pesquisa foi analisada (Santos, 2021); a partir da educação 

socioemocional com base em Paulo Freire – uma dissertação (Ferreira, 2019b); pela teoria dos 

três sistemas de opressão-exploração patriarcal-racista-capitalista – uma dissertação (Carvalho, 

2019); e, por fim, com embasamento na revisão de literatura – uma pesquisa (Mariano, 2020). 

Das vinte e duas dissertações e teses selecionadas, onze correspondem a pesquisas com 

desenhos transversais, sete são de natureza teórico bibliográfica, documental e revisão de 

literatura (teóricos) e quatro são estudos de pesquisa de campo. 

Sobre os “participantes do estudo”, foram encontradas sete pesquisas realizadas com o 

público de homens e mulheres; sete foram realizadas apenas com mulheres; e somente uma foi 

feita com a participação de homens; as demais pesquisas são teóricas. Quanto às profissões dos 

participantes, houve a participação de gestora e ex-gestora da Secretaria Municipal de Políticas 

para Mulheres de São Paulo, doutoranda em políticas públicas pela Fundação Getúlio Vargas 

(FGV-SP), coordenadoras, secretária e secretário de saúde vinculados à Ouvidoria da Mulher, 

capitão do Batalhão da Polícia Militar (PM), psicóloga do CREAS, secretária de Assistência e 

Desenvolvimento Social, coordenadora do CREAS, coordenadora da Secretaria de Políticas 

para Mulheres (SPM), assistente social e gestora do Centro de Referência e Atendimento à 

Mulher (CRAM), policial do Posto Policial de Atendimento à Mulher, pedreiro, metalúrgico, 

arquiteto, bancário, professora, assessora parlamentar, assistente social do CREAS, 

profissionais que compõem a Rede de Proteção à Pessoa em Situação de Violência de 

Cuiabá/MT (RPPSV), mulheres em situação de violência e representantes das políticas públicas 

de Lages-SC, técnicos de enfermagem, agentes comunitários de saúde, mecânico, técnico de 

futebol, facilitadores/facilitadoras em grupos com homens autores de violências contra as 

mulheres, policial civil, trabalhadores do Tribunal de Justiça e da Defensoria Pública etc. 



27 
 

Em relação à faixa etária dos participantes das pesquisas, foram identificadas pessoas 

com idades entre 22 a 71 anos. Seis pesquisas (Bondavalli, 2017; Catarim, 2018; Coelho, 2015; 

Gonçalves, 2018; Nunes, 2017; Parada, 2014) não especificam a faixa etária dos participantes. 

O número de participantes nas pesquisas variou de três a quarenta e nove; e das vinte e duas 

produções, dezesseis são estudos de abordagem qualitativa, duas são quanti/qualitativa e quatro 

não se referenciam por nenhuma dessas duas abordagens. 

Sobre os instrumentos utilizados para a coleta de dados, as pesquisas se utilizaram 

também de entrevistas em sua maioria (Bondavalli, 2017; Catarim, 2018; Coelho, 2015; 

Incerpe, 2018; Lima, 2020b; Mariano, 2020; Mota, 2017; Nunes, 2017; Parada, 2014; Silva, 

2017c; Silva, 2018; Soares, 2018; Tokuda, 2021); método dedutivo e indutivo (Santos, 2021); 

notícias provenientes de edições dos jornais televisivos policiais/textos jornalísticos de portais 

de notícias brasileiros (Alves, 2019; Cardoso, 2020; Carvalho, 2019); grupo focal (Lima, 

2020a); observação, documentos públicos e oficinas (Gonçalves, 2018); pesquisa bibliográfica, 

tendo-se consultado textos impressos, dissertações, periódicos, livros e documentos oficiais que 

apresentam informações, análises e discussões sobre o objeto de estudo (Ferreira, 2019b; Porto, 

2016); e processos judiciais, inquéritos, boletins de ocorrência, pareceres e depoimentos 

(Bortoli, 2020). 

Os métodos de análise de dados empregados nos estudos são específicos, de acordo com 

a natureza de cada pesquisa: Abordagens de análise dos arranjos institucionais e de coprodução, 

adaptadas à pergunta de pesquisa (Nunes, 2017); método cartográfico (Lima, 2020b; Silva, 

2018); análise episódica (Mota, 2017); narrativas compreensivas e a narrativa síntese (Incerpe, 

2018); método hermenêutico, histórico, jurídico e comparativo (Santos, 2021); análise de 

conteúdo (Alves, 2019; Bondavalli, 2017; Mariano, 2020; Parada, 2014); análise descritiva 

(Cardoso, 2020); estudo exploratório/análise documental (Bortoli, 2020; Lima, 2020a); análise 

da produção de sentidos (Gonçalves, 2018); análise discursiva e de construção de sentidos de 

Spink e Gimenez (Catarim, 2018); análise crítica de discurso em perspectiva feminista - ACDF 

(Silva, 2017c); pesquisa bibliográfica (Ferreira, 2019b); análise textual discursiva (Carvalho, 

2019); método hipotético-dedutivo (Porto, 2016); análise temática (Soares, 2018; Tokuda, 

2021) e análise multivariada e bivariada (Coelho, 2015).   

Os vinte e seis artigos, dezessete dissertações e cinco teses selecionados, indicaram em 

sua maioria conteúdos comuns, que foram organizados em tópicos relacionados aos seguintes 

eixos temáticos: a) Discussões sobre o conceito de opressão/violência de gênero conforme os 

textos analisados; b) Violência contra a mulher: causas e consequências segundo as produções 



28 
 

científicas; c) Políticas Públicas de assistência e enfrentamento da violência contra a mulher; 

d) A assistência e atenção aos casos de violência contra a mulher: intervenções na área da saúde; 

e, e) As punições e o combate dos casos de violência contra a mulher: intervenções a partir do 

sistema penal brasileiro. Ressalta-se que essa divisão não exclui o artigo, tese ou dissertação de 

compor mais de um eixo temático. 

 

1.2.1. Discussões sobre o conceito de opressão/violência de gênero conforme os textos 

analisados 

Neste tópico, será apresentada a análise sobre o conceito de gênero que serve de 

fundamento para entender a violência contra a mulher, com base nas principais discussões 

formuladas pelos autores dos artigos, dissertações e teses. Um aspecto importante observado 

nos materiais analisados, é a crítica à perspectiva biológica que, ao atribuir a causa dos atos 

violentos a aspectos de cunho biológicos, tende a individualizar o problema e a encobrir suas 

raízes sociais. Além disso, é denunciada a culpabilização recorrente das vítimas, por meio de 

argumentos que associam a violência sofrida a seus comportamentos, vestimentas, lugares 

frequentados etc., lógica essa, ainda imperante na sociedade e em diversas instituições.  

Embora, os estudos apontam como possíveis intervenções para o enfrentamento da 

violência contra a mulher: a superação dos valores patriarcais, a efetivação e ampliação de 

políticas públicas que abordem sobre esse tema e a aplicabilidade das leis penais já existentes, 

essas propostas não se articulam com uma análise crítica das estruturas socioeconômicas que 

sustentam a desigualdade de gênero, e, portanto, apresentam limitações para a erradicação desse 

fenômeno. Por isso, a presente análise será realizada a partir do método materialista histórico 

dialético de Marx e Engels, que além de apresentar o núcleo de constituição dos problemas 

sociais que atingem a vida dos indivíduos, também indica uma proposta objetiva sobre quais os 

caminhos para a sua real superação.  

Com frequência, ao se falar da violência ou opressão de gênero, o foco recai 

majoritariamente sobre os casos de agressões cometidas por homens em relação às mulheres, o 

que se justifica, já que essas representam a maioria dos registros e denúncias. Contudo, a 

literatura também reconhece que a violência pode ocorrer entre dois homens ou entre duas 

mulheres, especialmente quando existe uma situação conflituosa devido ao não cumprimento 

das normas sociais sobre os papeis masculinos e femininos (Almeida et al. 2014; Tokuda, 2021).  



29 
 

Ao longo das discussões desenvolvidas neste tópico, será possível perceber que os 

autores da literatura se utilizam de diferentes teorias para explicar as relações de gênero, sendo 

que o princípio norteador dessas abordagens se trata da tentativa de superar as lacunas 

apresentadas umas pelas outras. Medrado e Méllo (2008) pontuam que a maioria das pesquisas 

que discutem o conceito de gênero abordam somente sobre como a constituição dos papeis 

femininos e masculinos atinge as mulheres, trazendo poucas reflexões sobre as socializações 

dos homens para compreender a violência de gênero. Catarim (2018) ressalta que, as análises 

sobre esse fenômeno precisam ser realizadas pensando nos processos que envolvem tanto as 

vítimas de violência, quanto quem comete os atos violentos, com vistas a propor intervenções 

que atuem com ambos.  

Segundo Granja e Medrado (2009) e Guimarães e Pedroza (2020), a violência de gênero 

foi classificada pela Organização Mundial da Saúde (OMS) como uma questão de direitos 

humanos, saúde pública, segurança e de justiça. Esses autores, baseando-se na teoria do 

construcionismo social, afirmam que as diferenças e desigualdades construídas socialmente a 

respeito dos gêneros feminino e masculino são as responsáveis pelas diversas formas de 

opressão que acometem os indivíduos. No entanto, já nesta primeira definição surgem 

limitações a serem levadas em consideração. É possível perceber o desaparecimento das 

questões centrais a respeito das opressões e desigualdades sofridas pelas mulheres, a saber: 

quando, como e por quê os papeis de gênero são produzidos? Quem os produz e se beneficia 

deles?  

Embora esses questionamentos possam parecer simples, são cruciais para compreender 

já de início, o que ou contra quem devemos lutar no enfrentamento da desigualdade de gênero. 

Dessa forma, a primeira limitação do construcionismo social, é a tendência de tratar os 

fenômenos sociais como se fossem frutos apenas de vontades ou comportamentos construídos, 

desconsiderando os determinantes históricos, materiais e econômicos que os estruturam. 

Com base na perspectiva do materialismo histórico-dialético, entende-se que 

desnaturalizar a subordinação histórica das mulheres em relação aos homens, exige antes de 

tudo, situar a gênese desse fenômeno a partir das relações sociais em contextos 

socioeconômicos determinados, que engendram as práticas, ideologias e, portanto, as relações 

entre homens e mulheres. Com isso, desnaturalizar determinado fenômeno remete a revelar as 

suas origens e determinações sócio-históricas de existência, e, no caso do lugar social ocupado 

pelas mulheres na história da humanidade não se trata de uma condição inata. As primeiras 

divisões ou as primeiras formas de opressão entre homens e mulheres, institucionalizou-se 



30 
 

quando estas últimas perderam o controle sobre o trabalho e tornaram-se economicamente 

dependentes dos homens, conforme foi demonstrado por Engels em “A Origem da família, da 

propriedade privada e do Estado” (1884/2019) (Araújo, 2000). A desigualdade entre homens e 

mulheres, portanto, teve sua origem a partir de bases materiais e não por uma essência 

dominadora dos primeiros sobre as últimas. 

Contudo, essa divisão foi e até hoje é apresentada como se fosse natural e a-histórica, 

quando muito aponta-se que é “socialmente construída” como faz o construcionismo social, 

mas sem pontuar como esse processo foi constituído. Ou seja, nas análises construcionistas 

fundamentadas na pós-modernidade, a dimensão simbólica dos fenômenos ganha centralidade 

e existência própria, enquanto que as práticas humanas e as relações materiais da realidade 

objetiva são secundarizadas ou mesmo negadas. Com isso, o gênero torna-se um conceito 

autônomo de análise das relações de dominação/subordinação, que foca na construção dos 

significados e símbolos das identidades masculinas e femininas, sem se preocupar com as 

determinações sócio-históricas e objetivas que as constituem.  

Um aspecto importante do construcionismo social é o questionamento de narrativas 

tidas como naturais. No caso do gênero, por exemplo, são contestados os papeis sociais 

definidos para homens e mulheres cumprirem na sociedade (Vigano & Laffin, 2019). Em 

consonância com essa perspectiva, Medrado e Méllo (2008) afirmam que não existem atributos 

de gênero verdadeiros, falsos ou ocultos, mas variadas maneiras dos corpos expressarem 

ações/atitudes culturais que são performativas. A classificação dessas performances definindo 

quais delas são verdadeiras ou legítimas, possuem o objetivo de regulação e controle das 

condutas dos sujeitos.  

A partir dessa assertiva, concebe-se que é imprescindível a desnaturalização da opressão 

e violência causada pela imposição do cumprimento dos papeis de gênero, no entanto o 

construcionismo desloca essa discussão para uma dimensão puramente simbólica. Com isso, 

concorda-se com Araújo (2000), que afirma que o conceito de gênero passou a ser 

compreendido como uma mera representação cultural construída pelos discursos dos 

indivíduos, sem apresentar sua origem, desenvolvimento, forma atual e razões de existência. 

Assim, os autores construcionistas ao tirarem o debate do gênero do campo natural/biológico 

fazem algo tão problemático quanto os naturalistas, pois negam a base material que sustenta a 

existência desse fenômeno historicamente na realidade objetiva.  



31 
 

Percebe-se, então, que a abordagem construcionista não problematiza o patriarcado 

como sistema histórico e material que estrutura e dá significado às relações de gênero, e, 

tampouco analisa sua articulação com o modo de produção capitalista, o qual se apropria desse 

sistema como um de seus pilares na extração de mais-valia. Em vez disso, a posição 

construcionista é de que não existem atributos de gênero que sejam verdadeiros, falsos ou 

ocultados, o que reverbera em um negacionismo sobre a realidade objetiva, reduzindo as 

opressões à meras atuações performáticas que para deixarem de existir basta que sejam 

desconstruídas.  

Essa compreensão acarreta, ao menos, em duas consequências importantes. A primeira 

remete ao afastamento da base econômica que estrutura as relações desiguais entre homens e 

mulheres, distanciando o reconhecimento desse fenômeno em suas raízes e não tendo uma 

proposta concreta sobre como enfrentá-lo, visto que a luta travada é pela substituição de 

discursos considerados opressores. A segunda diz respeito a total negação da ciência como um 

instrumento imprescindível criado pela humanidade para atribuir maior eficácia e fidedignidade 

às investigações sobre os fenômenos sociais. Ou seja, a perspectiva construcionista ao 

considerar que não há o que ser revelado ou considerado verdadeiro/falso por trás das relações 

de gênero, atua com uma postura negacionista que não prioriza o desvelamento da realidade 

objetiva deixando irretocável as contradições/desigualdades produzidas na sociedade de classes 

e que necessita do gênero para se reproduzir.   

Tal afastamento das bases materiais da realidade pode ser compreendido a partir dos 

pressupostos teóricos que orientam o construcionismo social. Catarim (2018), Gonçalves 

(2018) e Pedrosa e Spink (2011) postulam com base nos estudos de Gergen (2009) e Spink 

(2010), que essa abordagem se sustenta em três ideias centrais, a saber: a) o conhecimento não 

representa a realidade, pois ela se constroi a partir das relações e construções sociais que os 

sujeitos e as instituições produzem, fazendo com que existam várias “realidades”; b) os 

conceitos são práticas construídas de forma intersubjetiva, envolvendo a rede de relações do 

indivíduo e seus critérios de verdade se institucionalizam por sentidos produzidos no cotidiano; 

e c) a pesquisa construcionista se caracteriza por conceber os fenômenos de forma 

desnaturalizante, historicizando-os como criações sociais que se desenvolvem na coletividade 

tendo ou não uma intencionalidade.  

A respeito do primeiro pressuposto, já é possível perceber que o construcionismo nega 

a correspondência da realidade com a representação que se tem dela, e, no lugar disso, atribui 

uma concepção idealista sobre esse fenômeno como se fosse produzido de forma aleatória e 



32 
 

dispersa nas relações a partir de um consenso grupal. A partir dessa postura, que pouco se 

distancia do senso comum, os conceitos desenvolvidos para compreender a realidade não são 

apreendidos por meio de fundamentos, métodos e experimentos científicos, mas sim 

considerados construídos pelos sentidos que os próprios indivíduos produzem a partir das 

relações cotidianas. E por fim, historicizar ou desnaturalizar na pesquisa construcionista, 

significa somente considerar todos os objetos como criações sociais, que não precisam de 

intencionalidade para serem desenvolvidos. 

Por essa razão, essa abordagem encontra resistência em certos campos científicos, 

especialmente naqueles orientados por uma perspectiva vigotskiana, que adota uma postura 

totalmente contrária a esses pressupostos. Nesta direção, destaca-se que na perspectiva 

materialista histórica-dialética, considera-se que a realidade objetiva é que guia e determina o 

objeto científico e seu método, sendo impossível estudar qualquer conceito que seja abstraindo 

ou ignorando o mundo real que é representado por esses conceitos. Com isso, todo conceito por 

mais abstrato que seja guarda referências concretas ao estar relacionado com a realidade 

existente, produzida pelo intercâmbio do ser humano com a natureza, que por meio do trabalho 

aperfeiçoou e desenvolveu necessidades intencionais originadas desta atividade vital humana 

(Costa & Tuleski, 2018). 

Assim, a realidade objetiva é socialmente determinada e por mais que se tenham várias 

representações ideais sobre ela, sua existência material e concreta é um fato e, portanto, o 

conhecimento dela produzido também a representa. Com isso, os conceitos só são considerados 

factíveis quando ligados às situações concretas que lhe deram origem, ou seja, são determinados 

pela realidade, pelos instrumentos materiais e pelas relações concretas que os produziram. Por 

fim, não é possível considerar o construcionismo como abordagem que historiciza e 

desnaturaliza as relações sociais, visto que, essa teoria não explica como as práticas humanas 

são originadas e o plano “social” pelo qual tanto primam reduz-se apenas aos símbolos culturais 

destituídos da atividade, das intenções desenvolvidas a partir dela e da relação dos indivíduos 

com o mundo que são essencialmente relações de produção (Costa & Tuleski, 2018).  

Soares (2018) afirma que na perspectiva do construcionismo social não existe nenhum 

fenômeno que seja naturalmente dado, sendo que as ideias criadas sobre a existência de uma 

“natureza” feminina e masculina com base em pressupostos biologicistas, ambientais ou 

sociais, objetivam adestrar os sujeitos para que se enquadrem em padrões normativos 

produtores de comportamentos, afetos e condutas socialmente aceitos para seu gênero. A partir 

dessa premissa, segundo Catarim (2018) e Gergen (2009), os discursos políticos, religiosos, do 



33 
 

senso comum e os argumentos científicos sobre o gênero são questionados e desmistificados, 

pois considera-se que são produzidos e classificados conforme os parâmetros definidos pela 

cultura de determinado momento histórico.  

Ao compreender o gênero como redutível a discursos de verdade construídos 

socialmente, o construcionismo defende que todas as perspectivas que visem discutir esse 

conceito possuem o mesmo peso de legitimidade. Com isso, essa abordagem compreende da 

mesma maneira as produções científicas/acadêmicas, os discursos das religiões, do senso 

comum etc., sem levar em consideração que o conhecimento científico necessita de critérios 

fidedignos para o seu desenvolvimento. Se todo discurso de saber produzido socialmente for 

considerado no mesmo grau e relevância, então também estariam todos fadados a aceitar na 

mesma medida os argumentos das teorias críticas, conservadoras e do senso comum ainda que 

estas duas últimas se centrem nas explicações em nível aparente dos fenômenos sociais. Por 

exemplo, no caso da violência de gênero, tentam explicá-la a partir das condutas 

intraindividuais das vítimas ou dos agressores individualizando o processo de socialização da 

ideologia patriarcal reverberada na sociedade.  

Assim, entende-se que a perspectiva construcionista faz com que se recaia em uma 

compreensão irracionalista e alienada dos fenômenos, pois contribui para o afastamento dos 

sujeitos dos conhecimentos reais sobre a sociedade, suas formas de organização e as 

implicações desta sobre as relações sociais. Em contraposição a esse posicionamento, reitera-

se o debate de ideias/teorias como prioridade nas discussões sobre o gênero visando à superação 

de abordagens biologicistas, conservadoras e idealistas que reduzem a explicação dos 

fenômenos às suas expressões aparentes e subtraem a realidade concreta e a luta de classes de 

suas análises (Lopes, 2017). 

Nogueira (2001) justifica a adoção teórico-metodológica do construcionismo 

argumentando que muitas ideias consideradas verdadeiras reproduzidas no senso comum sobre 

os gêneros, são explicações referenciadas no saber científico que apelam para uma possível 

comprovação da superioridade masculina em relação à feminilidade. Sobre isso, Porto (2016) 

cita os estudos evolucionistas que utilizam a biologia do corpo das mulheres para comprovar 

atributos considerados inferiores em relação aos homens, tendo como base diferenças 

anatômicas entre ambos que são transformadas em desigualdades essencialmente biológicas. A 

título de exemplo, essa autora discorre sobre as teorias essencialistas que apontam o cérebro do 

homem como naturalmente racional e o da mulher dotado de empatia, e disso fazem uma das 

explicações para a desigualdade de gênero.  



34 
 

Por isso, Pedrosa e Spink (2011) e Tokuda (2021) a partir dos pressupostos 

construcionistas, apontam sobre o cuidado que se deve ter com as narrativas e discursos 

produzidos no mundo sobre os fenômenos, pois eles são construídos pela linguagem criando 

realidades e verdades reverberadas como se fossem universais e absolutas. Assim, para esses 

autores, é preciso se atentar em relação a quais instituições ou sujeitos narram sobre 

determinado conceito, à medida que esse processo será feito com base em um referencial ou 

contexto em que se dará mais veracidade para determinados fatos do que a outros. Essa postura, 

de acordo com Gergen (2009), objetiva criar normatizações sobre papeis sociais, condutas, 

subjetividades etc., que sejam capazes de manter o poder de conhecimento e de controle por 

determinado grupo social.       

É possível perceber que o construcionismo tem como objetivo criticar abordagens 

naturalistas sobre o gênero, e, com isso, acabam concebendo até mesmo o sexo biológico como 

uma construção social legitimada por discursos que almejam construir verdades absolutas sobre 

as condutas de homens e mulheres. Para essa teoria, a biologia e toda discussão de base 

científica são práticas culturais que objetivam controlar e rotular os corpos dos sujeitos. Assim, 

no que se refere aos fenômenos explicados pela ciência, a exemplo da violência de gênero, a 

perspectiva construcionista defende que haja a desconstrução dos argumentos que legitimam o 

machismo com base no sexo biológico ou a partir de um crivo moral, possibilitando assim, uma 

mudança de discurso sobre os papeis de gênero (Butler, 2000).    

No entanto, é preciso reiterar que a discussão sobre o gênero não é redutível à biologia, 

o que caracteriza o biologicismo, tomando a biologia como base única para sua explicação. 

Existem outras perspectivas que abordam esse fenômeno a partir do entendimento das 

determinações histórico-culturais que explicam sua manifestação na história da humanidade, 

sem desaparecer com a materialização desse processo. Além disso, não se pode negar a 

existência da biologia, pois isso faz com que se recaia no idealismo e tal insistência em negar a 

materialidade dos fenômenos constitui o irracionalismo.  

Nessa direção, para o materialismo histórico dialético, que tem como um dos seus 

preceitos a premissa de que o material antecede o ideal e o determina, é inegável que temos um 

corpo orgânico de funcionamento biológico, sobre o qual atuam as desigualdades e violências. 

Especificamente no que se refere às que acometem as mulheres, não são passíveis de serem 

explicadas identificando-as com a biologia, à medida que, se trata de um fenômeno determinado 

pela ordem social. Mas, são exatamente as características biológicas, de reprodução da espécie, 



35 
 

que são necessárias para o capital, de modo que, ao serem justificadas através do patriarcado, 

atuam como forma de controle sobre os corpos das mulheres.  

Catarim (2018) e Gergen (2009) criticam ainda as abordagens teóricas que consideram 

a necessidade de revelar as relações sociais contidas na realidade para a análise de um 

fenômeno, pois tal postura segundo esses autores, faz com que se recaia na busca por 

argumentos especialistas e métodos considerados corretos para a apreensão de determinado 

objeto, o que não é possível, na medida em que concebem o conhecimento como algo inventado. 

No que se refere ao gênero, a partir da teoria construcionista, busca-se contestar as formulações 

que separam de maneira assimétrica os sexos e os papeis femininos e masculinos, bem como 

os estudos que buscam investigar as origens das desigualdades entre homens e mulheres.  

Isso se explica na visão de Colling (2014), devido à produção de conhecimento sobre os 

corpos, capacidades e atributos referentes à masculinidade e feminilidade apresentarem 

historicamente apenas o objetivo de reafirmar o domínio do homem sobre a mulher. Essa 

premissa reducionista do construcionismo apaga todo o esforço de vários teóricos que 

buscaram, ainda que com limites, analisar o fenômeno da violência de gênero com o objetivo 

de desnaturalizá-lo e de situar suas nuances históricas, sociais e objetivas. Assim, pode-se 

afirmar que a finalidade em torno do construcionismo e de outras abordagens pós-modernas 

não consiste somente em travar uma luta contra o biologicismo, como desejam demonstrar. 

Trata-se de teorias que vão na contramão do conhecimento científico como um todo, não 

compreendendo a unidade entre biologia e cultura e essencializando os ditos discursos 

deslocando-os da realidade concreta e da luta de classes que lhe deram origem. 

Além do construcionismo social, Cardoso (2020) e Tokuda (2021) destacam outras 

teorias que atuam com a perspectiva dessa abordagem, tais como os estudos feministas e pós-

estruturalistas influenciados por Judith Butler e Michel Foucault. Segundo esses autores, o 

conceito de gênero foi durante muito tempo discutido por uma perspectiva biologizante, em que 

as desigualdades entre homens e mulheres eram justificadas pelas características sexuais 

biológicas, supostamente fixas e geneticamente determinadas que diferenciavam os sexos.  

Segundo Butler (1998, 2000, 2001, 2002, 2003), as diferenciações dos sexos definidas 

por estruturas anatomofisiológicas não são capazes de explicar as desigualdades entre homens 

e mulheres, à medida que as conceituações sobre essas diferenças são construções discursivas 

e simbólicas, ou seja, a materialidade do sexo ocorre pela repetição constante das normas 

reguladoras dos corpos. Desse modo, essa autora iniciou discussões afirmando que as diferenças 



36 
 

anatômicas dos sexos eram na verdade determinadas pela cultura, assim como os gêneros 

masculino e feminino que se tratavam de expressões, performances, construções sociais e 

identidades dinâmicas/culturais construídas por discursos da sociedade, de suas instituições e 

dos próprios sujeitos (Cardoso, 2020; Guimarães & Pedroza, 2020; Lima, 2020b). De acordo 

com Tokuda (2021), a concepção de sexo e gênero para Butler e Foucault pode assim ser 

resumida: 

[...] os gêneros, assim como os sexos, são construídos nas relações a partir de 

negociações políticas e de poder, que indicam lugares e práticas relativas ao masculino 

e feminino em contextos específicos. Essas hierarquizações colocam em funcionamento 

diversas tecnologias que funcionam como máquinas binárias e universalizantes de 

produção de sensações, pensamentos, desejos, atitudes, comportamentos, relações, 

valores, estereótipos, conceitos e preconceitos, discursos e práticas das/dos 

sujeitas/sujeitos, os quais são apoiados por instituições centralizadas pelo Estado, e 

outras reguladoras como a família, escola, igreja e prisão (Tokuda, 2021, pp. 20-21). 

A partir dessa assertiva, pode-se compreender a grande relação estabelecida entre o pós-

estruturalismo com o capitalismo, pois se a materialidade não existe e retira-se a análise da 

biologia para dar lugar a centralidade de poder e representação, desaparecem também os 

motivos reais por trás da opressão sobre os sexos, especialmente aquela que acomete as 

mulheres. Esta opressão encontra como causa primeira, mas não única, a capacidade 

reprodutiva das mulheres que garante a reprodução da força de trabalho necessária ao capital. 

Com isso, ao negar a existência da biologia e sua relação com o capitalismo, o irracionalismo 

torna-se o grande cenário, ou seja, não há como conhecer as causas da violência de gênero e 

tampouco combatê-las. Como consequência, o ato de transformar tudo em criação, desejo e 

atuação individual retira o foco do modo de produção capitalista, contribuindo para sua 

reprodução em níveis cada vez mais avançados de alienação.  

Corroborando com a perspectiva pós-estruturalista, Medrado e Méllo (2008) afirmam a 

importância de identificar as narrativas responsáveis por conceber os fenômenos sociais como 

se fossem “naturais” criando noções e estatutos considerados verdadeiros, pois é preciso buscar 

entender como as pessoas se posicionam e são inseridas em práticas de poder e jogos de 

verdade. Porto (2016) explica que as instituições sociais (família, igrejas, escolas, os serviços 

de saúde, a justiça, o Estado etc.) são os espaços reprodutores das relações de poder, em que 

ambas por meio da criação de conceitos e ideias consideradas fixas buscam controlar e exercer 

dominação sobre os corpos dos sujeitos.  



37 
 

Nesta análise de Porto (2016), é possível perceber que o pós-estruturalismo faz 

abstração da abstração, pois tenta explicar os discursos de poder por trás das relações de gênero 

como produzidos pelas instituições sociais, mas ainda sem demonstrar de onde vem as 

ideologias reproduzidas por elas. Essa teoria, conforme Izquierdo (1994), não é capaz de 

explicitar que os valores reproduzidos nas famílias, nas igrejas, nas escolas etc., são resultado 

do modo em que se organiza a produção da existência humana em cada período histórico. Desta 

forma, é nítida a carência de uma explicação sobre como as instituições se apropriam 

materialmente do gênero, o que é feito a partir do patriarcado e da divisão sexual do trabalho, 

que permitem o controle sobre o corpo e a vida das mulheres como uma necessidade da 

reprodução da força de trabalho, e, por sua vez, das relações capitalistas.   

A premissa sobre o poder no pós-estruturalismo é fundamentada pela noção 

foucaultiana, que sinaliza que os discursos produzidos não possuem centralidade em um modo 

de produção ou na luta de classes, e sim, são criados e distribuídos de forma dispersa nas 

relações em sociedade podendo ser exercidos e reproduzidos por qualquer indivíduo que faça 

seu usufruto (Foucault, 2009). Nessa perspectiva, compreende-se que a violência de gênero 

ocorre em rede por intermédio da não adequação de um indivíduo às práticas e ações 

socialmente estabelecidos ao seu gênero, se caracterizando pela ausência de compaixão por 

quem usa a violência como instrumento de poder (Almeida et al. 2014; Rangel & 

Wenczenovicz, 2016; Vigano & Laffin, 2019).  

A partir dessa perspectiva, é possível perceber que Foucault concebe o poder e as 

relações desiguais por ele produzidas como algo que emerge das próprias relações sociais, sem 

vinculá-lo à luta de classes e ao seu caráter ideológico para que seja reforçado materialmente. 

As relações de poder só podem ser concretizadas na sociedade se tiverem a cooperação por 

parte da maioria dos indivíduos, e no que se refere à opressão de gênero, é preciso que até 

mesmo as mulheres reproduzam essa lógica, mesmo sendo as mais prejudicadas nesse sistema. 

Ou seja, os sujeitos reproduzem as relações de poder e, por sua vez, a violência de gênero, pois 

se apropriam das ideologias patriarcais que são reafirmadas no modo de produção capitalista 

como se fossem naturais/universais. Isso acontece através de alguns mecanismos, tais como: 

pela educação tradicional de gênero; negação às mulheres ao conhecimento de sua própria 

história; divisão das mulheres pelo crivo “respeitabilidade” versus “desvio” de acordo com suas 

atividades sexuais; negação do acesso aos recursos econômicos e ao poder político pela classe 

trabalhadora e pela concessão de privilégios de classe às mulheres burguesas que reproduzem 

essas relações (Moraes, 2021).   



38 
 

Parada (2014), Romagnoli (2015) e Vigano e Laffin (2019) complementam sobre o 

poder, afirmando que as categorias “homem e mulher” são construções sociais e históricas 

atravessadas por estratégias de poder, em que se objetiva a dominância das características 

voltadas para a masculinidade e a desqualificação daquelas referenciadas pela feminilidade. 

Assim, para Gonçalves e Coelho (2008), a violência ou opressão de gênero acomete as mulheres 

em sua maioria e ocorre por um sistema de crenças sexistas e motivações de controle, em que 

os homens a partir de um esquema mental machista acreditam que as mulheres devem submeter-

se aos seus mandos e realizar suas vontades sem questionamentos.   

A partir disso, pode-se afirmar que a análise pós-moderna sobre o poder exercido pelos 

homens em relação às mulheres que configura a violência de gênero, recai no próprio inatismo 

e a-historicismo que dizem combater, visto que, retiram as causas da biologia e centraliza-as 

novamente no problema da conduta intraindividual. Desta forma, trata-se de teorias que giram 

em torno do que é óbvio com afirmações como: “são os homens que oprimem as mulheres e o 

fazem através do gênero”, mas permanecem os questionamentos por que o fazem? Como se 

constituiu esse processo? Nesse sentido, desaparecem das análises o sistema que produz e educa 

os indivíduos para agirem assim, o que é necessário para a reprodução do modo de produção 

da vida que têm suas expressões na forma da lei, na realidade objetiva e nas subjetividades 

humanas. 

Na visão de Cardoso (2020), Santos e Martins (2020) e Vigano e Laffin (2019), para 

compreender as situações que envolvem atos violentos de todas as ordens entre homens e 

mulheres, é necessário considerar o gênero como categoria que se constituiu historicamente 

definidora de lugares de poder dicotômicos para os indivíduos, que acabam por enquadrá-los 

em padrões comportamentais rígidos de acordo com as expectativas da sociedade em relação a 

cada um. Esse processo de padronização das condutas, faz com que se tenha a abertura de 

margens para a aprendizagem social de preconceitos, discriminações e violências com os 

sujeitos que ousarem se afastar ou romper com os papeis de gênero.  

Nesse mesmo campo de reflexão, Catarim (2018) e Parada (2014) observam que o 

conceito de gênero passou a ocupar, em muitas análises, o lugar que antes era destinado à 

categoria patriarcado. Para essas autoras, o modelo ou sistema patriarcal apresenta uma 

definição rígida dos papeis sociais desenvolvidos por homens e mulheres justificados pelas 

diferenças sexuais biológicas. Em contraste, o conceito de gênero, conforme formulado por 

abordagens construcionistas e pós-estruturalistas, enfatiza as diferentes performances culturais 

e relacionais envolvidas em sua construção social, rejeitando, portanto, o determinismo 



39 
 

biológico que separa de forma assimétrica os sexos. Com isso, corroborando com essa 

perspectiva, Bondavalli (2017), Catarim (2018) e Parada (2014) afirmam que os gêneros são 

constituintes das identidades dos sujeitos que podem ser plurais, variáveis, múltiplas e 

contraditórias. 

Essa perspectiva também é adotada por Bandeira (2014), Fernandes e Junqueira (2021) 

e Gonçalves (2018) com base nas proposições de Louro (1997) e Scott (1995), que ao 

incorporarem a concepção de poder desenvolvida por Foucault (2008), afirmam ser o gênero 

uma categoria de análise que faz parte das relações de poder, em que se concebe o homem e a 

mulher como opostos binários classificados hierarquicamente. Nessa direção, ambos têm dois 

pólos distintos e desiguais de espaços políticos, institucionais, atividades e postos de trabalho 

demarcados, sendo que, as relativizações dos lugares que ocupam na sociedade causam a 

desestabilização das normatizações consideradas “naturais” do gênero.  

Esta pode ser considerada uma das grandes problemáticas alcançada pelas teorias pós-

modernas, a de transformar o gênero em categoria de análise para explicar os sistemas de 

opressões, fazendo o que Arruzza (2011) denominou de colocar em primeiro plano as 

expressões culturais como se fossem objetivos em si. Essa postura tem como consequência a 

ocultação do papel da opressão cultural na reprodução de relações de dominação/exploração 

econômicas que são estruturais do gênero. Isso se expressa da seguinte forma: no equívoco de 

reduzir o patriarcado ao determinismo biológico, negando sua natureza enquanto sistema 

estruturado por bases e relações materiais/ideológicas; e colocando como seu substituto uma 

concepção de poder abstrata para compreender o problema do gênero.  

Assim, o gênero torna-se uma categoria que encontra seus fins em si mesmo, o que é 

insuficiente para explicar as causas da violência. O patriarcado, por sua vez, enquanto sistema 

que materializa e dá significado aos papeis sociais femininos e masculinos na realidade objetiva 

é ignorado, assim como sua ligação com as relações de produção capitalistas. A partir disso, a 

saída que o pós-modernismo oferece para a opressão de gênero é expandir as performances 

tornando-as plurais e múltiplas. Essa perspectiva então, busca valorizar as identidades e 

diferenças que compõem os sujeitos, propondo apenas uma mudança na forma como elas são 

consideradas, visto que, para as abordagens pós-modernas somente a relativização é suficiente 

para desestabilizar e enfrentar as normatizações opressoras do gênero.  

Desta forma, o que as teorias pós-modernas também defendem é a ampliação das 

identidades e diferenças, para que os indivíduos possam se reconhecer naquelas que lhes fazem 



40 
 

sentido e desconstruir aquelas que visam a manutenção do poder. Com isso, a estrutura que 

produz os sistemas de opressões e, por sua vez, a violência de gênero não é colocada em 

questão, ou seja, ignora-se o processo histórico em que o capitalismo preservou, utilizou e 

ressignificou a ideologia patriarcal com a finalidade de reproduzir a divisão sexual de papeis e 

colocá-las a seu serviço. 

Um exemplo das implicações dessa ampliação da categorização do gênero pode ser 

observado nas análises de Parada (2014), Tokuda (2021) e Winck e Strey (2007), ao discutirem 

a ideia de que os homens não são naturalmente violentos, mas aprendem a sê-lo por meio das 

associações culturais construídas em torno da figura masculina, tais como a força, o poder, o 

domínio e a guerra. A partir disso, os autores abordam a possibilidade de diferentes formas de 

vivenciar as masculinidades, questionando os modelos tradicionais e reconhecendo que os 

homens podem, por exemplo, assumir o papel de cuidadores sem que isso comprometa sua 

identidade de gênero. Essa proposta de ressignificação, embora relevante no campo das 

representações, ainda carece de articulação com as bases estruturais da opressão de gênero, 

especialmente no que diz respeito à divisão sexual do trabalho e às funções socialmente 

atribuídas como femininas ou masculinas no interior das relações de produção capitalistas. 

Segundo Medrado e Méllo (2008) e Pê et al. (2022), como majoritariamente as 

violências de gênero são praticadas por homens, a partir dos estudos sobre gênero começou a 

ser discutido sobre o conceito de masculinidades, que se relaciona com as diferentes 

experiências de papeis masculinos aprendidos socialmente. Segundo Lima (2020a), mesmo os 

papeis de gênero e as diferentes formas de experienciação das masculinidades sendo 

construídos ao longo do tempo na sociedade, foram historicamente naturalizados a ponto de se 

considerar sentimentos e emoções humanas como algo pertencente somente à natureza 

feminina, por exemplo.  

Dessa forma, considera-se como masculinidade hegemônica aquela que concebe como 

“natural” dos homens que sejam dominadores, fortes, e, portanto, agressivos e violentos, sendo 

que, na maioria das vezes, não expressar essas características é entendido sob um ponto de vista 

negativo sobre a representação do que é ser macho, contribuindo para o desenvolvimento de 

sentimentos de não pertencimento ao seu grupo social e de insegurança (Connell, 1995). Para 

Connell (1995), ao mesmo tempo em que os homens são ensinados a não falarem sobre 

sentimentos de tristeza, angústia, sofrimento e outros - sendo reprimidos quando o fazem -, são 

educados para não contingenciar emoções tais como a raiva, por exemplo, tendo dificuldade 

para controlá-la e, por sua vez, desenvolvem comportamentos violentos.  



41 
 

Diante desse cenário, Pê et al. (2022) defendem a necessidade de educar os homens para 

que possam compreender que existem outras maneiras de performar a masculinidade, 

desenvolvendo o autocuidado em relação a si mesmos e com as pessoas que convivem sem que 

isso seja considerado como se eles fossem “menos homens”. Para esses autores, essa forma de 

educação é importante, à medida que, muitos indivíduos agressivos e violentos não consideram 

que estejam violando os direitos humanos das vítimas agredidas. Isso se explica, pelo fato de 

aprenderem socialmente que estão apenas desempenhando os papeis que lhe foram delegados 

desde a infância, que são constantemente reforçados pelas famílias, mídias, igrejas, Estado etc. 

(Connell, 1995). 

 Nessa mesma direção, Bortoli (2020), Soares (2018) e Tokuda (2021) com base nos 

estudos de Kimmel (1998) sobre as masculinidades, afirmam ser possível construir 

performances masculinas não hegemônicas que se contrapõem ao modelo dominante. Segundo 

os autores acima citados, as representações e os valores referentes ao ser “másculo” se 

transformam ao longo do tempo e isso significa que, podem mudar a depender da cultura, 

períodos históricos, sistema de crenças etc. Boris (2011) e Lima (2020b) defendem que 

desconstruir os regimes de verdade sobre um perfil masculino hegemônico se faz necessário 

para os homens compreenderem que subjetivar os atributos de virilidade é algo nocivo não só 

para as mulheres, mas também para eles mesmos por serem obrigados a se adequar a papeis 

que lhes são impostos, mesmo quando não tenham esse desejo. Nos dizeres de Tokuda (2021): 

Assim podemos desnaturalizar a violência enquanto um comportamento masculino, e 

as relações de poder desiguais devido a uma superioridade masculina. As teorias de 

masculinidades pluralizaram as identidades masculinas, problematizando a ideia de uma 

masculinidade universal, normal e natural, entendendo que existem inúmeras 

possibilidades de performar os gêneros (CONNELL, 2000). Então se desfazem as 

cristalizações e padronizações do que é ser homem (Tokuda, 2021, p. 318). 

Percebe-se ao longo desses parágrafos, que a análise da violência de gênero a partir 

desses estudos sobre masculinidades que focam nas aprendizagens sociais dos homens são 

espontaneístas, à medida que concebem as ações humanas como mero produto de crenças, e, 

com isso, visam a possibilidade de mudar uma conduta sem alterar as bases materiais e sociais 

que lhe dão sustentação. Nesse sentido, a opressão é tomada como resultado de ideologias, 

atitudes e comportamentos apartados das relações sócio-materiais intrínsecas ao capitalismo, e, 

por isso as tendências pós-modernas advogam a mudança dessas particularidades de forma 

imediata, como se bastasse somente desconstruí-las no plano simbólico, ou seja, nas formas de 



42 
 

pensar. Essa análise, descolada do sistema sociometabólico do capital, apresenta os fenômenos 

sociais de forma descritiva, exatamente como são expressados em nível aparente na realidade 

objetiva. 

Ao não avançar na análise da essência dos fenômenos, que se inicia pela sua aparência, 

mas devendo transcendê-la, o pós-modernismo não se preocupa em revelar as causas 

explicativas por trás da violência masculina contra as mulheres. Essas causas, incidem de 

acordo com Vogel (2022), no fato de que o capital e o Estado alienam os homens através das 

ideologias patriarcais objetivando auxílio no controle da capacidade de reprodução biológica 

das mulheres, tendo a finalidade de produzir a próxima geração de trabalhadores que deve estar 

disponibilizada para a exploração. Para isso, o capitalismo também se utiliza dos mecanismos 

institucionais que reverberam a necessidade da reprodução biológica, da manutenção da ordem 

social do gênero e da naturalização da família, que é a unidade econômica em que essas relações 

são reverberadas.  

Sobre as relações familiares como reprodutoras da opressão de gênero, Mariano (2020), 

Oliveira e Scorsolini-Comin (2020) e Parada (2014) afirmam que a defesa ou expressão de atos 

violentos pela família como forma de resolução de conflitos não explica completamente as 

relações conflitivas entre homens e mulheres, no entanto, esse é considerado um fator de risco 

para o desenvolvimento da violência de gênero. Bandeira (2014) complementa ressaltando que 

além das agressões físicas, nos contextos familiares também se faz muito presente as violências 

emocionais caracterizadas por olhares, atitudes e gestos que visam humilhar, intimidar, coagir 

e ridicularizar particularidades da personalidade, do corpo, das capacidades cognitivas etc., de 

indivíduos que não agem em acordo com o que é designado ao seu gênero.  

Bandeira (2014) destaca que, ainda que isso não ocorra de forma consciente e deliberada 

por parte dos pais e responsáveis, é fato que se trata de uma influência no que se refere a 

violência de gênero. Essa análise desenvolvida por Bandeira (2014), Mariano (2020), Oliveira 

e Scorsolini-Comin (2020) e Parada (2014), trata as relações que ocorrem no contexto familiar 

como se fossem geracionais, ou seja, como se a opressão de gênero fosse repassada de geração 

em geração, e, por isso, se instaura sobre a conduta dos homens que são concebidos apenas 

como receptores das aprendizagens sociais. Ao contrário disso, concorda-se com Vogel (2022), 

que afirma não ser a biologia ou a família em si que dita a opressão das mulheres, mas a 

dependência do capital dos processos biológicos específicos das mulheres – gestação, parto, 

lactação para garantir a reprodução da classe trabalhadora.  



43 
 

Assim, em conformidade com Vogel (2022), destaca-se que a opressão de gênero e a 

dominação masculina reverberadas nas famílias servem ao capital e ao Estado para controlar e 

regular a capacidade reprodutiva das mulheres, tendo assim uma determinação histórica-social 

e não inata/geracional. Cabe ressaltar também que não é somente sobre o usufruto da base 

biológica que a opressão das mulheres está organizada na sociedade capitalista, deve-se 

considerar consoante e principalmente a reprodução social ou ideológica da classe trabalhadora. 

Esse outro tipo, está relacionado com o processo educativo desenvolvido pela família como 

forma de transmitir aos futuros trabalhadores um conjunto de valores e habilidades adequados 

e necessários ao funcionamento do capitalismo industrial. 

Um exemplo sobre a abstração do papel da família na ordem social, é a concepção 

apresentada por Silva (2018), que baseando-se na abordagem da esquizoanálise proposta por 

Gilles Deleuze e Félix Guatarri (2010), afirma ser a família uma agência de controle social que 

por meio de práticas e discursos de dominação, objetiva criar corpos dóceis e obedientes aos 

sistemas de poder. Nesse processo, são construídas formas desejantes acerca de como se 

gostaria que cada sujeito agisse sobre o mundo, sendo que, esses desejos são conectados aos 

indivíduos criando papeis cristalizados, atitudes, condutas e afetos como se fossem universais 

e obrigatoriamente devessem ser cumpridos.  

Parada (2014) complementa ressaltando que essas configurações de papeis sociais são 

denominadas de dispositivos, que compõem as hierarquias de gênero reforçadas já na separação 

de brinquedos e brincadeiras diferentes para meninos e meninas. Tal condição, contribui para a 

reprodução do desenvolvimento da autonomia (brincar de sair para trabalhar, dirigir etc.) como 

pertencente ao mundo masculino; e a fragilidade, dependência e romantismo (cuidar das 

bonecas e da casa) relacionadas ao feminino. No que se refere à violência, os meninos são 

estimulados a serem mais agressivos em relação às meninas, seja como um modo de defesa pela 

conquista de algo ou como prova de masculinidade. 

Segundo Parada (2014), essas relações assimétricas e binárias do gênero contribuem 

para a dificuldade cada vez maior de experimentação de outros modos de viver, sentir, pensar 

e estar no mundo desenvolvendo a produção de subjetividades engessadas pela identidade 

machista e autoritária que segue o modelo de masculinidade hegemônica. Assim, para Deleuze 

e Guatarri (2010), a violência de gênero não é algo que ocorre de forma pessoal, e sim, se 

constroi por intermédio de um campo histórico, cultural, político e social em que a família faz 

parte como uma máquina desejante reprodutora de dispositivos de verdade.      



44 
 

A partir dessa concepção, percebe-se mais uma vez a tentativa das teorias pós-modernas 

em transformarem a linguagem, os discursos e desejos que são particularidades em forças 

determinantes da totalidade da vida social. Em consonância com Vogel (2022), concorda-se 

com a análise da autora de que identidades discursivamente construídas tornaram-se o foco 

principal das interpretações sobre os fenômenos, a ponto do trabalho e das práticas humanas 

corporificadas que possuem bases materiais e concretas de existência serem irresponsavelmente 

dispensadas, dando lugar para explicações vagas que ganham “vida própria” não importando o 

quanto não fazem conexões com a realidade.  

A esse respeito, reitera-se o cuidado com o que Marx já havia alertado, sobre transformar 

a moralidade, a religião, a família etc., em realidades próprias, pois, esse movimento 

compreende a totalidade da vida social como mero reflexo de consciências individuais 

(Andrade, 2015). Nos dizeres de Andrade (2015, p.292): “A família como “refúgio”, então, não 

passa de uma representação ideológica que contribui para que as suas contradições internas 

sejam obscurecidas ou aparentem ter vida própria, dissociada das relações de produção”. Assim, 

a família não é uma máquina autônoma e independente produtora de desejos como aponta a 

esquizoanálise, mas uma instituição que contribui para o fortalecimento da estrutura do modo 

de produção capitalista, através da reprodução das configurações da divisão sexual do trabalho 

e do gênero que alcançam os espaços públicos e privados. 

Santos e Martins (2020) defendem que os atos violentos com base no gênero não podem 

ser considerados como se fossem meras reproduções de violências aprendidas ou 

experienciadas no contexto familiar. Para essas autoras, a família se tratando de uma instituição 

social está inserida nas socializações baseadas nas relações de poder entre os gêneros, e, 

portanto, não pode ser concebida naturalmente como reprodutora de violências. Essa 

perspectiva, implica em considerar que as representações atribuídas aos papeis feminino e 

masculino, devem ser contestadas a partir de relações sociais mais amplas que transcendem o 

contexto familiar.  

Segundo Alves (2019) e Flores et al. (2021), tanto os gêneros quanto as famílias não 

devem ser concebidos como instâncias que produzem de forma isolada as opressões e 

violências, conforme é defendido pelo construcionismo, pós-estruturalismo e esquizoanálise. 

De acordo com Alves (2019) e Flores et al. (2021), o sistema que transcende a esfera familiar e 

é responsável por reforçar a educação sexista é o patriarcado, compreendido como uma forma 

de organização sociocultural que estrutura as relações sociais e a divisão rígida de papeis entre 

homens e mulheres, estabelecendo uma hierarquia em que se legitimam os atributos masculinos 



45 
 

e inferiorizam os femininos. O patriarcado é considerado por Carvalho (2019) e Silva (2017c) 

como produto da criação de costumes, tradições, normas familiares, hábitos, ideias, 

preconceitos, símbolos, leis etc., que garantem a supremacia masculina através da atribuição de 

maior relevância às atividades, papeis sociais e sexuais desenvolvidos pelos homens.  

Segundo Santos e Moré (2011), apesar dos avanços em direção à superação do 

patriarcado, ainda hoje existe uma sociabilidade diferente ensinada para as crianças desde a 

infância, em que se aprende os modos de se vestir, se comportar, os sentimentos etc., que 

homens e mulheres podem ou devem expressar. Nesta direção, Baêta e Neto (2016) e Fernandes 

e Junqueira (2021) destacam que a violência ligada a agressão física é a expressão máxima de 

outras formas de opressões patriarcais, além da desigualdade, exclusão e discriminação que 

ocorrem no percurso do desenvolvimento humano como formas de manutenção da dominação 

masculina. Nesse sentido, os atos violentos que tomam como base os papeis de gênero atuam 

como um mecanismo para obrigar homens e mulheres a se sujeitarem às imposições patriarcais, 

sendo punidos quando apresentam “desvios” em relação aos comportamentos esperados para 

um ou outro sexo.  

Com isso, Silva (2017c) e Soares (2018) apontam que não são os homens 

individualmente e estritamente os responsáveis pelas violências de gênero, pois a construção 

da identidade masculina reverberada pelo patriarcado cria sobre eles uma dependência dos 

privilégios que recebem desde o nascimento. Esse processo faz com que sintam e compreendam 

a igualdade de gênero como uma ameaça, em relação à possibilidade de perda das suas posições 

de dominadores. Além disso, algumas mulheres também podem perpetuar o sexismo e o 

machismo, visto que, sobre elas também se constroem e se faz necessário que reproduzam as 

ideias, valorações e discursos patriarcais.  

A interpretação sobre o patriarcado enquanto sistema que determina as relações 

familiares e de gênero é de suma importância e percebe-se a tentativa por parte dos autores que 

a utilizam de encontrar uma explicação mais aprofundada das opressões do que as análises 

anteriores que o ignoram. No entanto, ainda persiste a abstração do patriarcado que foi reduzido 

pelos autores citados acima à uma organização sociocultural criada pelas crenças e costumes. 

Nesse sentido, há um avanço em relação à retirada do problema da violência da conduta 

intraindividual dos homens, do gênero como categoria de análise e da família como instituição 

produtora das opressões por si só. Mas, em contrapartida, permanecem ocultas as causas que 

expliquem a natureza, o desenvolvimento e a finalidade do sistema patriarcal, reduzindo-o à 

uma criação cultural e não demonstrando suas bases materiais de existência.    



46 
 

Para explicar a natureza do patriarcado, Winck e Strey (2007) defendem que a violência 

de gênero é resultado de produções simbólicas que historicamente denotaram privilégios aos 

homens em relação às mulheres. Conforme esses autores, em todos os períodos históricos, as 

sociedades sempre foram estruturadas pelo sistema patriarcal que é a base das relações de 

gênero. Esta perspectiva corrobora com o que Bourdieu (1999) aponta em sua obra “A 

dominação masculina”, em que esse autor ressalta que a posição dominante dos homens é 

culturalmente inscrita na sociedade ao ser simbolizada e representada nas histórias infantis, nas 

músicas, na literatura, nos filmes etc. Isso significa, de acordo com Winck e Strey (2007), que 

os papeis masculinos sempre foram historicamente construídos para ocupar espaços 

protagonistas, enquanto que os femininos foram colocados como inferiores mesmo que também 

devessem ser reverenciados.  

A título de exemplo, Lima (2020b) e Mota (2017) apontam que desde a Grécia Antiga 

perdura-se a desigualdade de gênero, em que somente os homens tinham o direito de exercer a 

cidadania na esfera pública, enquanto que as mulheres deveriam focar restritivamente no 

casamento, nas tarefas domésticas e no cuidado materno sendo excluídas da participação 

política. Winck e Strey (2007) mencionam sobre o período da Roma Antiga em que as mulheres 

eram juridicamente consideradas propriedade dos homens, e, estes, por sua vez, tinham poder 

de decisão sobre suas vidas. Parada (2014) complementa que também na Idade Média, o homem 

poderia aplicar castigos físicos à mulher por condutas tidas como “mau comportamento”, ou 

seja, que fossem consideradas fora dos padrões de gênero.  

Santos (2021) em consonância com os estudos de Simone de Beauvoir (1967, 1970) 

corrobora similarmente com a perspectiva de Bourdieu (1999) sobre a condição das mulheres, 

postulando que em todas as culturas existentes na sociedade sempre houve a hierarquização 

entre homens e mulheres, que foi criada e mantida pela civilização ao longo do tempo. Segundo 

esse autor, os pressupostos sobre a inferioridade dos papeis de gênero femininos foram 

reproduzidos em todas as formas de organização social pelas instituições religiosas e médicas, 

que apontavam como pecado, doença ou transtorno as condutas de mulheres que não se 

adequavam ao comportamento recatado, à vocação maternal etc.  

Nesse sentido, Silva (2010) aponta que os conhecimentos produzidos por essas 

instituições contribuíram historicamente para a construção dos preconceitos e discriminações 

contra as vítimas de violência de gênero, sob a ideia de que somente as mulheres que tivessem 

suas vidas restritas ao contexto doméstico e familiar não estariam sujeitas às sanções sociais 

(Medrado & Méllo, 2008). Para Beauvoir (1967, 1970), a partir das práticas e narrativas sociais 



47 
 

desenvolvidas pelos homens criaram-se mitos históricos que levaram à subjugação das 

mulheres, classificando-as dentro de papeis, direitos e funções inferiores.  

Assim, Incerpe (2018) que também se baseia no existencialismo – base teórica dos 

estudos de Beauvoir, reafirma a famosa frase da autora: que durante a vida em sociedade não 

se nasce, se aprende a ser mulher, o que não é definido por um destino biológico, psíquico ou 

econômico e sim pelo que se constroi socialmente. Nessa perspectiva, Incerpe (2018) assevera 

que para analisar um determinado fenômeno é preciso observá-lo na experiência vivida de 

forma imediata abstendo-se de teorias científicas para a leitura da realidade, pois os indivíduos 

já nascem em um mundo formado por juízos de valores que descrevem a essência dos objetos 

tal como são, não havendo a necessidade de interpretá-los ou explicá-los.    

É possível perceber que a diferença mais precisa entre as explicações sobre a dominação 

masculina apontadas por Bourdieu (1999) e Beauvoir (1967, 1970), reside no fato de que o 

primeiro por ser estruturalista, concebe que a opressão de gênero deve ser pensada a partir de 

uma estrutura de relações simbólicas e representativas que a suporta e lhe dá base de existência, 

no caso o patriarcado. Já Beauvoir, como existencialista entende que as relações de gênero 

foram desenvolvidas pelos homens ao longo do tempo e se manteve com o avanço civilizatório, 

defendendo que não há necessidade de uma teoria explicativa para isso, pois a história de 

dominação dos homens por si só seria a explicação para as desigualdades entre eles e as 

mulheres.  

No entanto, em relação à concepção apresentada por Bourdieu, o equívoco consiste na 

continuidade da abstração em relação ao sistema patriarcal, visto que, antes da dominação 

masculina ser representada em músicas, na literatura, nos filmes etc., ela primeiramente existe 

na realidade objetiva. Ou seja, trata-se de algo materializado na vida social, nas relações entre 

os indivíduos e ao ser apropriada/internalizada a partir do processo educativo é que passa a ser 

representada e objetivada através da arte, da cultura e de outras formas simbólicas. No que se 

refere à interpretação de Beauvoir, a autora aponta uma explicação a-histórica que naturaliza as 

desigualdades entre homens e mulheres como se sempre tivessem existido na história da 

humanidade, apresentando também a dominação masculina somente sob um prisma descritivo, 

à medida que, não revela as práxis humanas por trás da sua existência ao longo do tempo. 

A consequência das interpretações do patriarcado e da dominação dos homens apontadas 

por Beauvoir e Bourdieu, é de apresentarem esses fenômenos como se fossem a-históricos ou 

produzidos pelos homens sem demonstrar a intencionalidade por trás de suas ações. Com isso, 



48 
 

acabam naturalizando a lógica de que a desigualdade de gênero é algo que só pode ser superada 

a partir de avanços nas civilizações, sem levar em consideração as práxis humanas e a luta de 

classes que subjazem esse processo. Diferentemente dessas perspectivas, o materialismo 

histórico-dialético em consonância com estudos antropológicos analisados por Engels (1985, 

2019), defende que transformações nas organizações sociais são possíveis a partir da atividade 

humana, inclusive nem sempre a ordem social foi organizada pelo patriarcado. No início da 

história da humanidade, por exemplo, as primeiras sociedades primitivas eram tribais, 

coletivistas e matrilineares.  

Essas sociedades organizavam-se predominantemente a partir da descendência 

feminina, os papeis sociais e sexuais de homens e mulheres não eram definidos de forma rígida, 

as relações não eram monogâmicas e todos os membros das tribos eram responsáveis pela coleta 

de alimentos e cuidados com as crianças, demonstrando igualdade na organização social da vida 

e na convivência entre os indivíduos. Com o surgimento da agricultura e da caça, foi possível 

o acúmulo de animais, instrumentos de trabalho, plantações, territórios e, por sua vez, o 

estabelecimento da propriedade privada. A partir disso, para garantir a acumulação cada vez 

maior de bens restritas à uma prole foi preciso controlar o corpo e a sexualidade das mulheres, 

instituindo-se para tal a família monogâmica, a divisão social/sexual do trabalho e a instauração 

do patriarcado como uma nova ordem social baseada na descendência patrilinear e no controle 

dos homens sobre as mulheres (Engels, 1985, 2019)15. 

 Baêta e Neto (2016) baseando-se na teoria da interseccionalidade formulada por 

Kimberlé Crenshaw, afirmam ser necessário levar em consideração as múltiplas camadas de 

vulnerabilidade que acometem os indivíduos no que se refere à violência de gênero, visto que 

as opressões de gênero não são o único princípio de desigualdade estruturante da sociedade 

brasileira. Esses autores criticando as perspectivas que levam em consideração somente a 

dominação patriarcal, reiteram que é preciso integralizar também discriminações, preconceitos 

e outras violações relacionadas às classes sociais e a raça no que se refere à violência de gênero.  

Baêta e Neto (2016) exemplificam pontuando que mesmo tendo expressões da 

dominação masculina entre todas as classes sociais, é evidente que os indivíduos com menores 

 
15 Esse processo será explicado de forma mais minuciosa na seção II. Neste momento do texto, o objetivo é apenas 

explicitar a principal diferença da concepção sobre a origem do patriarcado para a perspectiva do materialismo 

histórico-dialético, que se origina da primeira divisão das organizações humanas em classes, tendo a divisão de 

papeis sociais/sexuais de trabalho entre homens e mulheres como seu subproduto, o que demonstra a natureza 

social desse fenômeno em contraposição às perspectivas que tratam esse sistema de relações a partir de 

interpretações a-históricas, descritivas e naturalizantes.  



49 
 

condições financeiras, grau de escolaridade etc., estão mais sujeitos e vulneráveis às situações 

que envolvem violências. Para comprovar tal afirmação, Baêta e Neto (2016) demonstraram 

que entre 2009 e 2011, 48% das vítimas de feminicídio no Brasil tinham baixa escolaridade. 

Isso sugere, para esses autores, que a falta de acesso à educação e ao mercado de trabalho 

colocava algumas mulheres em maior condição de vulnerabilidade à dominação masculina e à 

violência de gênero. Além disso, Nunes (2017) aponta que as mulheres negras também 

conformam um grupo social que possui maior camada de vulnerabilidade frente à violência de 

gênero, pois precisam conviver com as discriminações machistas associadas ao racismo.  

Para Nunes (2017), isso significa que as mulheres negras vão experienciar o machismo 

de maneira diferente das brancas, tendo que lidar com a opressão de gênero somada aos 

estereótipos racistas que foram construídos em relação ao corpo e a sexualização da mulher 

negra desde o período da escravidão. Com isso, Bâeta e Neto (2016) sinalizam que segundo o 

Mapa da Violência de 2015 realizado pela Faculdade Latino-Americana de Ciências Sociais, os 

homicídios cometidos contra mulheres negras aumentaram de 22,9% para 66,7%. Tal dado, 

demonstra na concepção de Debert e Gregori (2008), a importância de levar em consideração 

as intersecções de raça, classe social, idade, gênero etc., nas análises sobre as opressões, tendo 

em vista que as vítimas necessitam de diferentes proteções e intervenções de acordo com as 

relações de poder que atravessam suas vidas.   

 Assim, na perspectiva da interseccionalidade há a refutação da hierarquização ou 

centralidade de eixos de poder considerando gênero, classe, raça, sexualidade, religião, 

território, etnia, idade etc., como múltiplas categorias que interagem produzindo e reproduzindo 

sistemas de desigualdades, opressões e violências. Por sua vez, essa teoria tece críticas às 

concepções de sujeitos universais destacando que não basta se contrapor à desigualdade de 

gênero - um dos marcadores da violência, é preciso erradicar os ideais que perpassam a 

dominação em variados níveis levando em consideração a articulação, diversidade e 

multiplicidade de formas discriminatórias diferenciadas que acometem os indivíduos (Collins 

& Bilge, 2020; Hooks, 2014; Nunes, 2017).  

 As consequências do movimento pós-moderno começam a se evidenciar a partir da 

proliferação de teorias que, tomando a categoria abstrata de “poder” como central, abstraem 

outras categorias de análise para a apreensão da realidade concreta, desarticulando categorias 

estruturantes como a de totalidade e a luta de classes. Esse é o caso da perspectiva da 

interseccionalidade, que ao reduzir a luta de classes à um eixo de poder de classe, acaba 

destituindo-a de sua ontologia e da totalidade das relações sociais de produção que a determina. 



50 
 

Vale ressaltar que, é preciso levar em consideração que é inegável que as vítimas de violência 

sofrem diferentes tipos de opressões, como no caso apontado pelos autores da 

interseccionalidade, sobre as sanções sociais ou múltiplas violações às quais estão sujeitas as 

mulheres negras em relação às brancas.  

No entanto, em meio a postura de aditivar ou somar várias opressões sofridas numa 

tentativa de tratar esse fenômeno sob uma perspectiva integralizada, o que ocorre é justamente 

o seu oposto, ou seja, uma fragmentação que novamente recai no erro de não questionar por 

que e como os eixos opressivos surgem, se desenvolvem e com qual finalidade. Ao contrário, 

eles são apresentados como se fossem elementos abstratos, independentes e pré-existentes que 

de alguma forma entram em contato um com o outro objetivando o apelo ao respeito e 

reconhecimento de experiências múltiplas de discriminação. Com isso, não se coloca em pauta 

sobre como os distintos sistemas de opressões são subsumidos à estrutura totalizante de 

dominação do modo de produção capitalista, e, por sua vez, existem por serem funcionais à sua 

esfera de produção/reprodução (Ferguson, 2017).   

Desse modo, somente a partir da apreensão da totalidade do capitalismo é que se pode 

compreender como opressões diversas são constituídas, com a finalidade de reproduzir 

determinados padrões e relações que visam à manutenção da reprodução do próprio capital. 

Essa análise que se baseia no materialismo histórico-dialético, leva em consideração que para 

entender a luta de classes que se encontra no cerne das opressões, é preciso antes de tudo, 

compreender que seu núcleo explicativo está no trabalho manifestado através da relação de 

troca entre mercadorias, e, também como atividade prática humana que cria relações e valores 

reverberados na totalidade da vida social. Com isso, as opressões de raça, classe, gênero etc., 

abstraídas da realidade concreta na análise interseccional, servem à reprodução social do 

capitalismo que está ligada às instituições e processos que permitem que as relações de 

produção sejam mantidas (Ferguson, 2017).  

[...] a necessidade que o capital tem da reprodução social do trabalho não precisa da 

forma familiar e da opressão das mulheres (no sentido de causar o seu vir a ser). Em um 

nível, o capital é agnóstico sobre como “obtém” o trabalho que explora. Assim, outras 

formas de reprodução social (campos de trabalho forçado, escravidão, migração, 

prisões) estão disponíveis a ele, ou podem ser imaginadas. Mas a existência das 

necessidades do capital explica porque uma instituição altamente efetiva – o âmbito 

doméstico privatizado – é alardeada e reforçada (através de uma legislação machista, 

sistemas educacionais, práticas de seguridade social, por exemplo), e, desse modo, 



51 
 

enraizada nas sociedades capitalistas (por mais que se tenha herdado práticas das 

sociedades pré-capitalistas e as remoldado ao longo do tempo). É essa relação essencial 

entre as necessidades produtivas e reprodutivas da formação social capitalista, e não um 

impulso patriarcal trans-histórico, portanto, que torna a opressão das mulheres possível 

e provável sob o capitalismo (Ferguson, 2017, pp. 25-26). 

Dessa forma, o método materialista histórico-dialético permite uma análise dos sistemas 

de opressões para além da aparência fenomênica, explicando o modo como a totalidade 

capitalista se reflete nas instituições e nas relações sociais (Ferguson, 2017). Ao contrário, a 

perspectiva interseccional se utiliza de categorias abstratas na tentativa de integralizar as 

opressões, recaindo em uma abordagem sobre dominações sem sujeito, reduzidas a um 

amontoado incoerente e desarticulado de fragmentos que tendem a contribuir mais para o 

compartimento de pautas particulares, do que para uma luta coletiva e unificada pela 

transformação radical da sociedade (Borrego, 2020).  

Assim, o modo de produção capitalista enquanto totalidade contraditória de relações de 

exploração, dominação e alienação é cada vez mais afastado como núcleo produtor das 

opressões e as categorias essenciais para sua análise (totalidade, luta de classes, trabalho, 

determinação histórica), são substituídas por eixos de poder autônomos. Como consequência 

disso, o capital ganha maior tempo e espaço para renovar outras condições de se 

autorreproduzir, e, por sua vez, acentuar as desigualdades sociais que são centrais para sua 

existência.  

Em síntese, a análise materialista histórica-dialética não ignora que mulheres negras 

vivenciam formas particulares de sofrimento e opressão em relação às brancas, a partir do lugar 

social ocupado por elas historicamente na sociedade. No entanto, é preciso compreender que os 

fenômenos sociais (racismo, gordofobia, homofobia, xenofobia, dentre outros) que atingem a 

vida das mulheres no geral não são produzidos de forma isolada. Esse conjunto de opressões 

estão vinculadas ao capitalismo que necessita do machismo, do sexismo, do racismo, da 

homofobia etc., para reproduzir as relações sociais de produção pautadas na acumulação, na 

exploração da força de trabalho e na extração de mais-valia (Marcelino, 2019).   

Em tom de crítica às abstrações da interseccionalidade, há uma outra abordagem 

explicativa da opressão de gênero apresentada como teoria do feminismo materialista francês 

ou francófono. Segundo Mota (2017), essa teoria defende que os papeis de gênero, 

denominados também como relações sociais de sexo, são produto não somente do patriarcado, 



52 
 

e sim, compostos por uma base material permeada por relações de exploração e opressão, em 

que se articulam dominações de raça, classe e sexo produzidos pelos sistemas patriarcal, racista 

e capitalista (Cisne, 2014, 2015, 2018a; Kergoat, 2010). De acordo com Kergoat (2010), as 

opressões e desigualdades que provocam a violência de gênero e incidem sobre as relações 

entre homens e mulheres não podem ser apreendidas por noções de intersecção ou adição de 

dominações sofridas. 

Cisne (2014, 2015, 2018) e Kergoat (2010) entendem a perspectiva do materialismo 

francófono como uma teoria materialista, histórica e dinâmica que compreende a violência de 

gênero a partir de sistemas de opressões não segmentados, ou seja, como relações coextensivas 

em que gênero, classe e raça se reproduzem mutuamente. Desta forma, as inter-relações de 

poder que permeiam o racismo, a desigualdade de classe e o machismo são consideradas nesta 

abordagem como categorias construídas socialmente resultante de produções ideológicas, que 

objetivam explorar, dominar e oprimir a partir de três sistemas que coexistem e se entrecruzam: 

o patriarcado, o racismo e o capitalismo.  

Assim, para Cisne (2014, 2015, 2018) e Kergoat (2010), as opressões de classe, raça e 

gênero precisam ser levadas em consideração para entender a violência, mas não de forma 

sobreposta em que uma soma-se a outra, tal como faz a interseccionalidade. A análise do 

materialismo francófono, conforme Kergoat (2010), parte do princípio de que cada um dos três 

sistemas (patriarcado, racismo e capitalismo) exploram economicamente, dominam e oprimem 

a tal ponto que seus efeitos se reforçam mutuamente tornando-se inseparáveis. Isso significa 

que a partir dessa compreensão, não é possível analisar a violência de gênero ou superá-la sem 

que esses três sistemas sejam aniquilados ao mesmo tempo.  

Cisne (2018a) tece um exemplo, afirmando que somente a supressão do modo de 

produção capitalista não seria suficiente para a emancipação das mulheres, visto que, a 

desigualdade as quais estão sujeitas não possuem apenas uma base econômica no nível da 

exploração, que se sustenta pela discriminação salarial e segregação ocupacional produto das 

relações de classe. Essa autora pontua que é necessário também levar em consideração as 

ideologias dominantes que fazem parte das relações concretas, e, por sua vez, cumprem a 

função de controlar a sexualidade e a capacidade reprodutiva das mulheres. Com isso, na visão 

de Cisne (2015, 2018a) e Kergoat (2010), abolir a propriedade privada é insuficiente para a 

superação da opressão de gênero, pois a transformação da cultura e dos valores são igualmente 

indispensáveis para esse feito. 



53 
 

Embora o feminismo materialista francófono se proponha a oferecer uma base 

materialista para explicar as opressões de gênero, em oposição às formulações abstratas da 

interseccionalidade, ele recai em uma leitura reducionista e economicista do modo de produção 

capitalista. Isso se explica, pelo fato dessa teoria reduzir a complexidade do capitalismo a um 

conjunto de leis econômicas que objetivam a extração de mais-valia, através da exploração da 

força de trabalho restrita à esfera da produção de mercadorias. Ao contrário disso, o capitalismo 

é uma totalidade contraditória que comporta relações sociais de exploração, dominação e 

alienação que necessita também da produção ideológica burguesa ligada às opressões de 

gênero, raça16, classe etc., que são colocadas à serviço da acumulação de capital e da reprodução 

da sociedade capitalista (Arruzza, 2015). 

Ainda que o racismo e o patriarcado se erigiram anteriormente ao capitalismo, a classe 

burguesa se apropriou das relações de opressão racistas e machistas herdadas de organizações 

sociais anteriores de uma maneira oportunista. Isso significa que, os papeis sociais de gênero e 

as discriminações raciais foram e ainda são utilizados para criar hierarquias entre setores da 

classe trabalhadora explorada, a fim de acentuar a extração de mais-valia, justificada pela 

naturalização dessas opressões que retroalimentam a competitividade no mercado de trabalho. 

Desta forma, relações de exploração sempre necessitam de relações de dominação e alienação, 

ou seja, a esfera da produção de mercadorias de onde se extrai a mais-valia da força de trabalho 

forma uma unidade com a esfera reprodutiva, responsável pela reprodução dos valores culturais 

ligados às relações de produção (Arruzza, 2015). 

Uma análise que aparta a unidade entre produção e reprodução recai no materialismo 

vulgar e mecanicista, expressado no materialismo francófono e que não foi o desenvolvido por 

Marx e Engels. Esses autores primaram sempre pela articulação entre a intervenção estatal, as 

coerções institucionais e as ideologias expressas pela luta de classes com as relações de 

exploração (Arruzza, 2015). Nesse sentido, a análise materialista histórica-dialética não separa 

a cultura da economia ou a produção da reprodução social, mas sim, advoga que as ideias 

dominantes de cada época histórica incorporadas nos valores culturais, são a expressão das 

relações materiais de produção e exploração. E, por isso, a superação de ideologias machistas, 

 
16 Devido ao objeto e objetivos específicos desta pesquisa estarem delimitados a discutir sobre a opressão de gênero 

e sua relação com a violência contra a mulher, não será aprofundado nesta tese sobre a forma como o capitalismo 

se apropriou e ainda se apropria do racismo como opressão que permite extrair mais-valia. Para uma discussão 

mais aprofundada sobre essa temática, recomenda-se a leitura do livro: “Dialética Radical do Brasil negro” de 

Clóvis Moura (2014) em que a análise marxista das relações raciais é realizada de maneira minuciosa.  



54 
 

sexistas, racistas etc., requerem o rompimento com o modo de produção que as desenvolvem e 

reproduzem. 

Assim, em concordância com Borrego (2020), pode-se afirmar que a opressão de gênero 

e/ou racial não são constituídas por sistemas autônomos, com regras de funcionamento e 

perpetuação próprias, mas sim, são partes integradas da sociedade capitalista ainda que sejam 

distintas e possuem propriedades específicas na função que cumprem socialmente. Neste 

sentido, a interseccionalidade e o materialismo francófono produzem falsos antagonismos e 

segmentações no que se refere à apreensão da realidade e das pautas sociais, que são concebidas 

de forma fragmentada, e, com isso, são provocadas rupturas cada vez maiores em termos de 

luta pela transformação das condições de desigualdade.  

Em conformidade com o materialismo histórico-dialético, a luta de classes compõe os 

interesses gerais/pautas de todos os trabalhadores contra a dominação burguesa no capitalismo, 

então, a classe trabalhadora em toda sua integralidade é a responsável pela luta anticapitalista 

por uma sociedade em que a igualdade substantiva seja alcançada (Borrego, 2020). Assim, 

concorda-se com Arruzza (2017), quando a autora afirma que a interseccionalidade e o 

materialismo francófono na recusa de reconhecer o papel determinante da exploração de classe 

e da economia capitalista sobre às opressões, acabam não conseguindo explicar as origens e 

determinações das relações de opressão existentes.  

Com isso, a interseccionalidade apenas descreve as opressões como eixos de poder 

chamando a atenção para suas variadas formas, mas sem explicar as suas causas. Por outro lado, 

o materialismo francófono ainda que atribua uma causalidade ao que é denominado de sistema 

patriarcal-racista-capitalista, concebe-o sob um ponto de vista abstrato e idealista, à medida 

que, não é explicado como se deu o seu surgimento, por que, com quais finalidades. Além disso, 

não é plausível a tese de que o patriarcado e o racismo conformam sistemas específicos de 

exploração e dominação que não operam a partir das relações capital-trabalho, já que sendo a 

unidade entre produção e reprodução social indissociáveis, a acumulação capitalista determina 

as relações sociais de dominação e poder que são engendradas pela lei do valor e pela história 

da luta de classes (Arruzza, 2017; Saraiva, 2020). Nos dizeres de Saraiva (2020): 

Portanto, nomear como sistemas duplos, ou como sistema heteropatriarcal-racista-

capitalista, é uma opção metodológica que guarda uma concepção teórica com 

consequências, e acaba tirando do nome “capitalista” o que ele, em si, já é. Um sistema 

patriarcal e racista, onde tudo é em nome do capital. Como um buraco negro que tudo 



55 
 

suga, a constituição do capitalismo se deu assim, apropriando-se de formações 

econômicas atrasadas e relações sociais desiguais para colocar todos esses elementos 

em marcha com um único objetivo: o da acumulação de capital. Essa compreensão não 

me parece simplista, mas totalizante (Saraiva, 2020, pp. 2029-2030). 

Por fim, Carvalho (2019) destaca que, segundo Saffioti (1984, 1987, 2009, 2015), cada 

perspectiva ou corrente teórica feminista acima citadas enfatizava determinado aspecto que 

caracterizava as relações de gênero, o que resulta em um campo teórico fragmentado e com 

consenso limitado acerca das causas e explicações sobre esse fenômeno. Diante disso, Saffioti, 

buscou estabelecer conexões entre as variadas teorias supramencionadas sendo influenciada 

mais fortemente pelo materialismo francófono. A autora defende que a desigualdade e a 

opressão entre homens e mulheres possui uma base material e ideal, que se sustenta pelo 

patriarcado com o apoio do racismo e do capitalismo. Estes três sistemas atuam com a lógica 

da exploração-dominação de determinados grupos sociais sobre outros, gerando violências e 

discriminações com base no gênero, raça e classe.  

Conforme apontado na introdução desta pesquisa, Saffioti (1976) realizava suas análises 

a partir do materialismo histórico-dialético de Marx e Engels sob as influências de seu 

orientador Florestan Fernandes. Desta forma, suas interpretações iniciais nos anos 1960 a 1980 

sobre a violência de gênero, eram compreendidas a partir da forma como o capitalismo 

determinava as relações desiguais entre homens e mulheres, sendo estas, uma das formas pela 

qual esse modo de produção pudesse se reproduzir. Para Saffioti (1976), as mulheres que são 

os alvos maiores da opressão de gênero tinham no capitalismo uma dupla desvantagem: a 

primeira em plano “superestrutural” pela desvalorização das capacidades femininas; e a 

segunda no plano “estrutural” por sua inserção periférica no sistema de produção (Gonçalves, 

2011). 

 A partir disso, Saffioti (1976) formulou que a desigualdade e opressão de gênero que 

implicava na inferiorização da mulher era algo positivo à reprodução do modo de produção 

capitalista, atuando como um dos pilares para a extração de mais-valia absoluta através da 

intensificação e extensão da jornada de trabalho delas por salários mais baixos que dos homens. 

Para concretizar esse feito, foi necessária a apropriação das diferenças e hierarquias criadas 

historicamente sobre os sexos, com o objetivo de justificar a exploração da força de trabalho 

das mulheres. Além disso, Saffioti (1976) também postulou que para que o capitalismo criasse 

um exército de força de trabalho excedente para dar continuidade à acumulação de riquezas e à 

extração de mais-valia, seria necessário que as mulheres tivessem suas vidas reduzidas aos 



56 
 

afazeres domésticos e aos cuidados com os filhos, gerando com isso, novos trabalhadores a 

serem explorados.   

De acordo com Gonçalves (2011), para Saffioti (1976), este último objetivo do modo de 

produção capitalista de se apropriar da força de trabalho gerada pela “prisão” da mulher às 

atividades domésticas e pelo controle de sua sexualidade, é o que sustenta um conjunto de 

opressões e violências baseadas na naturalização dos papeis sociais de gênero, com a finalidade 

de conservar a estrutura da sociedade de classes e a continuidade da apropriação privada dos 

meios de produção pela burguesia. Assim, Saffioti (1976) considerava que as tarefas domésticas 

não eram um trabalho produtivo, pois não produzem mercadorias para serem trocadas no 

mercado e dele não se extrai mais-valia e nem é gerado valor de troca. Os afazeres domésticos, 

então, tratam-se de atividades que criam as condições para a reprodução do capital a partir da 

produção da força de trabalho, e, por isso, os papeis de gênero apreendidos das relações 

familiares na unidade doméstica foram considerados subsumidos à dominação capitalista de 

classe. 

A partir de 1980, Saffioti (1984, 1987, 2015) inicia o contato com as teorias feministas 

abordadas neste tópico que ganharam maior espaço de debate no Brasil, com o objetivo de 

compreender mais a fundo as discussões sobre as causas da violência de gênero e agregá-las 

em suas pesquisas. Neste processo, Saffioti (1984, 1987, 2015) iniciou mudanças em sua 

compreensão sobre esse fenômeno, abordando que a análise do capitalismo como totalidade 

determinante dos sistemas de opressões, reduz o entendimento sobre a desigualdade entre 

homens e mulheres à esfera puramente econômica. Em sua nova concepção, Saffioti (1984, 

1987, 2009, 2015) aponta que o capitalismo não pode determinar as relações de gênero, pois o 

patriarcado que é responsável por materializá-las na realidade objetiva surgiu muito 

anteriormente. Nos dizeres da autora: 

Evidentemente, estas duas categorias têm histórias distintas, datando o gênero do início 

da humanidade, há cerca de 250-300 mil anos, e sendo as classes sociais propriamente 

ditas um fenômeno inextrincavelmente ligado ao capitalismo e, mais propriamente, à 

constituição da determinação industrial deste modo de produção, ou seja, atualizada com 

a revolução industrial. Se, como sistema econômico, ele teve início no século XVI, só 

se torna um verdadeiro modo de produção com a constituição de sua dimensão 

industrial, no século XVIII. Quando se consideram os embriões de classe, pode-se 

retroceder às sociedades escravocratas antigas. Mesmo neste caso, as classes sociais têm 

uma história muito mais curta que o gênero (Saffioti, 2009, p. 19). 



57 
 

Neste segundo momento, Saffioti começa a desfigurar o materialismo histórico-

dialético ao cometer o primeiro erro de acusar a análise feita por Marx e Engels sobre o 

capitalismo como sistema puramente redutível à esfera econômica, acusação essa, que também 

aparece nas obras de Beauvoir (1967, 1970) e nas críticas feitas pelas feministas da 

interseccionalidade e do materialismo francófono. No entanto, conforme já exposto 

anteriormente, Marx e Engels abordaram sobre a dimensão da produção dos meios de 

subsistência e das necessidades sociais no capitalismo (esfera produtiva) em interrelação com 

a produção dos próprios seres humanos (esfera reprodutiva) (Andrade, 2015). 

A crítica ao economicismo se desdobrou na afirmação de que Marx e Engels foram 

indiferentes e ignoraram em suas análises a questão da mulher, rebaixando os afazeres 

domésticos realizados por elas à um trabalho “improdutivo” como se não fosse imprescindível 

ao capitalismo (Andrade, 2015). Mas, essa parece mais uma posição de quem não se apropriou 

verdadeiramente do materialismo histórico-dialético como base para a apreensão da realidade, 

do que uma contestação bem fundamentada.  

A título de exemplo, nas obras “Manifesto Comunista” (1998), “Manuscritos 

Econômicos-Filosóficos” (2004), “O Capital” (2006a/2013), “Sobre o Suicídio” (2006b) e 

“Ideologia Alemã” (2007), Marx e Engels apresentam reflexões sobre a exploração da mulher 

na esfera produtiva, seu lugar subordinado na família operária e sua condição desumanizada na 

sociedade burguesa. Esse debate, foi ainda aprofundado e melhor desenvolvido em “A origem 

da família, da propriedade privada e do Estado” (1985/2019) (Almeida, 2022).  

Além disso, Marx e Engels não consideravam as tarefas domésticas como trabalho 

improdutivo pelo seu conteúdo em si, ou seja, no sentido de que não beneficiam o modo de 

produção capitalista pela sua utilidade em particular ou pelos valores de uso resultantes dessas 

atividades. Mas, outrossim, trata-se de afazeres que não geram diretamente mais-valia que é o 

produto que se objetiva da produção capitalista, e, por isso, só pode ser considerado produtivo 

o trabalho consumido no próprio processo de produção que tem por finalidade a valorização do 

capital. Dessa forma, o desfrute que o capitalista tem do trabalho doméstico não o configura 

como produtivo, pois não há a apropriação de trabalho não-pago como mais-valia, o que não 

significa que não seja usufruído como instrumento primordial da reprodução da força de 

trabalho no capitalismo (Andrade, 2015). 

Com isso, é importante destacar que Marx e Engels não tomaram de fato as condições 

específicas da opressão das mulheres ou de gênero como objeto de estudo, e nem era a obrigação 



58 
 

deles, visto que, o estudo central das obras de ambos autores foi delimitado pelas leis gerais que 

regiam o capital. No entanto, quando Marx e Engels discutiram sobre a condição dos 

trabalhadores no modo de produção capitalista, o fizeram não desconsiderando as mulheres 

como pertencentes da classe trabalhadora e nem como se fossem isentas das lutas gerais de 

classes (Andrade, 2015; Calado, 2020). Ou seja, o fato de Marx e Engels não terem tomado a 

condição das mulheres como objeto de estudo não significa que foram negligentes ou 

indiferentes em relação às opressões vivenciadas por elas, sendo frequentemente mencionadas 

em várias passagens de suas obras17.  

Para além disso, concorda-se com Clara Zetkin, quando a autora afirma que o 

materialismo histórico-dialético não nos deu de fato respostas prontas sobre o lugar 

subordinado das mulheres na sociedade, mas nos deu algo ainda melhor, o método preciso e 

correto de estudo e compreensão dessa questão, permitindo também apreender em totalidade e 

em essência outros fenômenos sociais estudados posteriormente pelos seguidores de Marx e 

Engels (González, 2010).   

Falando ainda sobre os equívocos cometidos por Saffioti, um outro foi o de conceber a 

opressão de gênero apartada da luta de classes sob a explicação de que o capitalismo surgiu 

posteriormente ao patriarcado. Essa é uma leitura a-histórica, que não leva em consideração o 

fato de que o modo de produção capitalista não foi a única forma de sociedade de classes 

existente na história da humanidade. Quando Engels (1985/2019) em “A origem da família, da 

propriedade privada e do Estado” afirma que as relações patriarcais derivaram das primeiras 

divisões de classes nas organizações humanas, o autor não estava se referindo ao capitalismo 

em si, mas às sociedades primitivas que começaram a organizar a produção da vida por meio 

da agricultura, e, com isso, deu-se início à produção de bens excedentes que originaram a 

acumulação. 

Além disso, mesmo a divisão sexual do trabalho e o patriarcado se tratando de vestígios 

pré-capitalistas, foram apropriados e moldados pelas formações sociais capitalistas como 

formas de se obter lucro, sendo pilares essenciais de acumulação e sustentação da sociedade 

burguesa. Dessa maneira, sob o capitalismo, a participação das mulheres no mundo do trabalho 

produtivo foi também regulada, permitindo a expansão da mais-valia através da constituição de 

um exército de reserva formado por uma força de trabalho sub-remunerada. Isso significa que, 

 
17 Devido ao espaço de discussão desta seção, essas passagens serão apresentadas na seção II quando for discutido 

de forma mais aprofundada sobre a opressão de gênero e a violência contra a mulher a partir do materialismo 

histórico-dialético. 



59 
 

o trabalho reservado às mulheres na esfera produtiva de mercadorias, reflete sua posição na 

hierarquia de gênero constituída socialmente e reproduzida pela família como se fosse natural, 

o que atua como justificativa para a precarização e baixa remuneração das mulheres (Andrade, 

2015; Almeida, 2022). 

Dando continuidade ao percurso de Saffioti (1984, 1987, 2015), a autora analisou que 

após o surgimento do modo de produção capitalista, houve a fusão entre os três sistemas de 

dominação-exploração (patriarcado-racismo-capitalismo), que passaram a operar 

conjuntamente por meio de relações que não visam somente explorar economicamente, mas 

também dominar a partir de valores ideológicos de poder. Para formular essa nova análise, 

Saffioti (1992, 2005) se apropriou das discussões de Foucault, Butler, Scott, Deleuze, Guatarri, 

Bourdieu e Simone de Beauvoir para interpretar as relações de opressão e dominação 

ideológicas, criticando as associações entre sexo/natureza e gênero/cultura sob a defesa de que 

ambos são construções sociais pautadas por discursos de poder histórico e simbolicamente 

constituídos.  

De acordo com Calado (2020), Saffioti (1992) começou a apostar na ideia de que era 

necessária uma teoria complementar ao marxismo que pudesse explicar as relações de poder e 

dominação, visto que, para ela, o materialismo histórico-dialético tinha essa lacuna e, por isso, 

não era capaz de explicar a opressão patriarcal. Para isso, a autora recorreu aos estudos de 

Deleuze, Guatarri, Butler e Foucault, seguido das publicações de Scott para compreender o 

conceito de gênero, a fim de tratá-lo como uma categoria de análise para a compreensão das 

relações entre homens e mulheres. Por fim, recorreu às pesquisas de Bourdieu e Beauvoir para 

analisar a dimensão simbólica da violência de gênero como algo pertencente ao pensamento 

patriarcal enraizado há tantos anos, a ponto de se tornar naturalizado na sociedade. 

Na concepção de Saffioti (1992), esses autores tinham contribuições singulares para 

evitar análises das relações de gênero que recaíssem em determinismos, economicismos e 

reducionismos (Castro, 2011). No entanto, ao mesmo tempo, para ela, tratavam-se de 

interpretações que concebiam o conceito de gênero como prática cultural isolada do contexto 

econômico, político, social, e, portanto, desvinculado das relações de exploração. Saffioti 

(1992) almejava analisar as relações de dominação e exploração como igualmente estruturais 

das desigualdades entre homens e mulheres, e, por isso acreditava na união de teorias que 

considerava explicativas da dominação nos campos ideológico e político em conjunto com as 

teorias que diziam respeito à exploração, ou seja, ao terreno da desigualdade econômica 

(Calado, 2020).   



60 
 

Em seguida, a partir da tentativa de unir várias abordagens do gênero com a proposta de 

desenvolver uma teoria unitária, Saffioti (1992, 2005) concebeu que a interseccionalidade lhe 

servia para pensar o conjunto das relações de classe, raça e gênero de forma interligada, e, por 

fim, o marxismo e o materialismo francófono para debater a dimensão da exploração e as 

determinações objetivas do gênero (Castro, 2011). Assim, Saffioti (1984, 1987, 2015) 

abandonou seus postulados anteriores, afirmando que a abolição da sociedade de classes e a 

socialização dos meios de produção não eram suficientes para alcançar a igualdade de gênero. 

A autora ainda defendeu que cisões dessa natureza elencam uma categoria como prioritária para 

o enfrentamento das opressões, tendendo a diminuir a importância de determinadas pautas em 

relação às outras e provocando fragmentos que não encontram um ponto em comum de 

convergência.  

Ademais, conforme Saffioti (1984, 1987, 2015), a teoria dos sistemas triplos patriarcal-

racista-capitalista foi proposta com o objetivo de superar categorias parciais para a apreensão 

da violência de gênero, estabelecendo uma unidade dialética entre as relações sociais de 

sexo/gênero, étnico-raciais e de classe para a compreensão das contradições da realidade 

concreta sem que separe as dimensões de exploração, dominação e opressão. Na visão de 

Catarim (2018), Saffioti (1987) contribuiu e avançou com uma teoria que revela o modo como 

a naturalização dos espaços, características, comportamentos etc., atribuídos às mulheres 

produzem um suposto essencialismo sobre a inferioridade dos papeis femininos. Com isso, a 

submissão das mulheres perpassa todas as esferas da vida social, no entanto, a forma como cada 

uma vai experienciar as desigualdades e violações será diferente a depender do contexto sócio-

econômico e da racialidade a que pertencem.  

Dado essa exposição, pode-se concluir que Saffioti rompeu intencionalmente com a 

categoria de totalidade formulada por Marx e Engels, a qual não se constitui como uma soma, 

intersecção ou interação co-substantiva de particularidades. Ao adotar a crítica de que a análise 

marxista seria reducionista, acabou por substituí-la por uma compreensão que se rende às 

mistificações ideológicas indo ao encontro das necessidades do capital na continuidade de sua 

reprodução, e, por sua vez, na crescente extração de mais-valia que foi ocultada de suas 

interpretações. Saffioti ao retirar a centralidade da análise das opressões da totalidade 

capitalista, fez com que as singularidades de gênero, raça, etnia etc., dos explorados 

obscurecessem o modo de produção responsável por explorar, dominar e oprimir a classe 

trabalhadora como um todo independente de suas pautas particulares (Calado, 2020).  



61 
 

Assim, entende-se que essa postura tende a contribuir para a não modificação da 

estrutura das desigualdades sociais, que assumem cada vez mais formas compensatórias 

mantendo intacta a sociedade de classes e a reprodução da lógica da propriedade privada. Nesse 

sentido, pode-se observar que Saffioti ao tratar a luta de classes como apenas um vetor de 

opressão, abandona o que constitui o pressuposto central do materialismo histórico-dialético: o 

de ser um método que apreende as relações sociais da realidade objetiva não em nível aparente, 

mas em essência, ou seja, enquanto relações situadas pelas leis universais do modo de produzir 

e reproduzir a vida. A consequência disso, é que a luta de classes pelo fim de todas as relações 

de exploração e dominação, é substituída por disputas que encerram mais rivalidade e 

ressentimento entre os próprios integrantes da classe trabalhadora (Calado, 2020). 

 É preciso ainda destacar, que Saffioti se distanciou cada vez mais do marxismo, e, por 

sua vez, de todas as premissas centrais que congregam o método materialista histórico-dialético 

(a história situada pela luta de classes, a materialidade concreta arraigada ao modo de 

produção/sociedade de classes, a dialética e a totalidade), assim como da proposta de 

transformação radical da sociedade. Isso se justifica, pelo fato de a autora recair em uma postura 

eclética ao tentar fazer a junção de teorias completamente distintas entre si objetivando uma 

teoria unitária do gênero. As abordagens que Saffioti tentou unir ao marxismo possuem 

fundamentos teórico-metodológicos completamente distintos da tradição marxista, rejeitando a 

luta de classes como uma lei que determina as demais particularidades que compõem o seu 

interior (Calado, 2020).   

Dessa forma, pode-se afirmar que ao recorrer ao ecletismo na busca por uma explicação 

integralizada sobre o gênero, Saffioti desenvolveu uma teoria defectiva composta por um 

emaranhado de pressupostos teórico-metodológicos que não possuem nenhuma proximidade, o 

que invalida a sua tentativa de criar uma “teoria unitária do gênero” original. Isso se explica, de 

acordo com Carvalho, Calvo e Souza (2023), pelo fato de que a única possibilidade de 

aproximação entre teorias somente ser possível se houver convergência entre suas bases 

filosófico-metodológicas. No caso da teoria social de Marx e Engels, sua composição já foi 

desenvolvida como fundamento para a compreensão de qualquer fenômeno em sua relação com 

o ser social, o que não permite a junção com outros fundamentos e teorias.  

A partir disso, as junções ecléticas desenvolvidas por Saffioti configuraram em uma 

deturpação teórica do marxismo, fazendo com que suas obras deixassem de ser consideradas 

embasadas na tradição marxista. Isso se explica, pois ao retirar a luta de classes do cerne das 

opressões e abandonar a defesa da superação da desigualdade a partir da revolução socialista 



62 
 

rumo à constituição de uma sociedade comunista, a autora deformou as formulações e conceitos 

próprios do materialismo histórico-dialético clássico e ortodoxo. Em conformidade com 

Carvalho, Calvo e Santos (2023), quando se fala sobre ortodoxia, não se trata de transformar o 

marxismo em um dogma, mas de se apropriar e utilizar de forma rigorosa as categorias de 

análise desenvolvidas a partir do método formulado por Marx e Engels.   

De acordo com Carvalho, Calvo e Santos (2023), o método materialista histórico-

dialético propõe o conhecimento sobre a realidade objetiva em essência, aponta caminhos para 

a sua superação e transformação, denunciando as relações de exploração/opressão próprias do 

modo de produção capitalista. Nesse sentido, quando se secundariza ou ignora a luta de classes 

e o projeto socialista de sociedade, há automaticamente um afastamento e uma ruptura com os 

pressupostos marxianos, pois, esse posicionamento contribui para a manutenção da lógica do 

capital, ainda que, a posição de Saffioti tenha sido o de tom de crítica ao capitalismo. No 

entanto, ao negar a lei do valor e a propriedade privada que refletem o funcionamento da 

sociedade de classes, a autora transformou a materialidade do modo de produção capitalista em 

sistema puramente ideológico, destituindo-o da análise em conjunto com a economia política. 

Assim, a partir das elaborações realizadas neste tópico, pode-se apreender ao menos 

duas conclusões importantes. A primeira, refere-se ao movimento realizado pelo pós-

modernismo de subtrair as bases materiais das relações de opressão, tomando os fenômenos 

como se fossem redutíveis a performances e apartados das relações econômicas que os 

produzem. Essa postura, abriu “portas” para que cada vez mais fossem criadas teorias idealistas 

que fazem “abstração da abstração”, se apropriando de categorias abstratas para realizarem suas 

análises, dando continuidade ao processo de não revelar as causas dos fenômenos mantendo-as 

ocultas, como no caso da violência de gênero.  

Ademais, ao interpretar o gênero a partir de suas manifestações particulares – como 

determinado pela família ou pelo patriarcado, tais abordagens se limitam à aparência dos 

fenômenos, sem revelar sua essência enquanto elementos vinculados às relações de produção 

capitalistas. Assim, apesar de se apresentarem como progressistas, as abordagens pós-modernas 

frequentemente acabam por reforçar, ainda que involuntariamente, a manutenção da ordem 

burguesa. A segunda conclusão, refere-se a postura eclética de Saffioti, que a partir de seu 

posicionamento defectivo de desfigurar o materialismo histórico-dialético, impulsionou um 

movimento para outros/as teóricos/as que se dizem marxistas igualmente lançarem mão do 



63 
 

ecletismo em suas análises e ainda almejarem serem reconhecidos como filiados à tradição 

marxista. 

Exemplo disso, são as sínteses elaboradas no livro “Os desafios do feminismo marxista 

na atualidade” (2020), que foi publicado a partir da Coleção marxismo21 em referência a um 

blog com esse mesmo nome conhecido pela divulgação da produção teórica marxista no Brasil. 

Destaca-se que no referido livro, foram encontrados, ao menos, três capítulos que recorreram 

ao ecletismo em suas análises. O primeiro, denominado de: “A política identitária como parte 

fundamental do projeto revolucionário”, de autoria de Joana El-Jaick Andrade, apresenta o 

identitarismo pós-moderno como uma potencialidade revolucionária que pode ser 

inserido/associado ao projeto mais amplo e radical de transformação da sociedade proposto pelo 

marxismo.  

Um outro capítulo intitulado: “Epistemologias, práxis e desafios conjunturais nas 

relações entre feminismo(s) e marxismo”, de autoria de Lívia de Cássia Godoi Moraes e Arelys 

Esquenazi, aponta que as noções apresentadas pela interseccionalidade deveriam ser 

apropriadas pelo marxismo em seu sentido revolucionário, de forma que, possa ser construído 

um diálogo e articulação entre ambas teorias que congregue as particularidades apontadas pelo 

feminismo interseccional. Por fim, no capítulo: “Feminismo e Marxismo: uma relação 

dialética”, de autoria de Maria Betânia Ávila e Verônica Ferreira, essas autoras apresentam o 

materialismo francófono como uma vertente de base marxista, defendendo que a articulação 

entre ambos afasta análises que correm o risco de recair no economicismo, politicismo, 

dualismo e hierarquização de categorias. 

Com isso, cria-se uma confusão sobre quais teorias podem, de fato, ser consideradas 

marxistas ou não, gerando divergências inclusive entre autoras de uma mesma vertente teórica. 

Por exemplo, no que se refere ao materialismo francófono, Mirla Cisne que é uma das autoras 

a frente dessa perspectiva, defende que seus pressupostos teórico-metodológicos se alinham ao 

materialismo histórico-dialético. Já Danièle Kergoat, que também é uma representante do 

feminismo francófono, o concebe como uma teoria autônoma crítica ao que denomina de 

“economicismo” contido no marxismo clássico. Do mesmo modo, Saffioti ora é reconhecida 

como teórica marxista, ora como alguém que rompeu com a tradição marxista empreendendo 

uma nova abordagem do gênero. Essa desorganização e imprecisão teórico-metodológica, foi 

expressa por Ávila e Ferreira na seguinte passagem (2020): 



64 
 

Vale notar, desde já, que para nós, o feminismo marxista é uma filiação teórica que pode, 

por sua vez, assumir diferentes matizes. Aqui, assumimos uma das correntes teóricas 

que emergem da crítica da crítica da economia política de Marx, e fortemente ancorada 

no seu método: o feminismo materialista. Como afirma Falquet (2014), esta corrente se 

afirma ao mesmo tempo por uma proximidade e distância (crítica) do marxismo. Por 

sua vez, feministas marxistas podem ter diferentes filiações políticas, de acordo com sua 

visão sobre os caminhos da transformação, suas formas de organização e seu projeto 

político. O feminismo marxista, vale dizer, não é para nós uma corrente teórica 

homogênea, tampouco são os projetos políticos a ela vinculados (Ávila & Ferreira, 

2020, pp. 111). 

 Por isso, reitera-se o que já foi desenvolvido até aqui: a postura eclética não pode ser 

compreendida a partir dos fundamentos marxistas, visto que, as análises arroladas por quem se 

alça a este feito deturpam as categorias centrais do materialismo histórico-dialético. Além disso, 

o método de Marx e Engels não assume diferentes matizes, com visões diversas sobre as formas 

de organização da sociedade ou caminhos para a transformação social, desde que se leve em 

conta o posicionamento e a defesa anticapitalista ou da classe como vetor de opressão. Ou seja, 

para se autointitular marxista não basta considerar a dominação abstrata capitalista, a 

desigualdade de classe ou se utilizar de apenas uma das categorias da análise marxiana e se 

afastar de todas as outras. 

 Há com isso, um outro ponto a ser ressaltado sobre as obras e discussões de feministas 

marxistas que criaram a Teoria da reprodução social (muitas delas inclusive, foram utilizadas 

nesta pesquisa devido às suas primorosas análises sobre as opressões, principalmente no que se 

refere ao gênero), tais como Lise Vogel, Martha Gimenez, Johanna Brenner, Susan Ferguson, 

David Mc Nally, Cinzia Arruzza, Arelys Esquenazi Borrego, Tithi Bhattacharya e seus/as 

seguidores/as. Essas autoras se apropriaram do debate sobre trabalho reprodutivo e a questão 

da reprodução da força de trabalho a partir da obra marxiana, com a finalidade de demonstrar 

o modo como o sistema capitalista usufrui da opressão das mulheres para manter/expandir a 

exploração da força e a extração de mais-valia, desenvolvendo, a partir disso, o que 

denominaram de Teoria da Reprodução Social.   

As autoras da Teoria da Reprodução Social, afirmam que Marx e Engels desenvolveram 

de forma mais aprofundada o debate sobre a esfera do trabalho produtivo, não tendo ambos 

autores se dedicado a explorar a esfera da reprodução social no capitalismo que é intimamente 

atrelada à toda a estrutura da produção social de mercadorias. A este respeito, as autoras tomam 



65 
 

para si a originalidade de terem esboçado uma “teoria” capaz de ampliar o conceito de trabalho 

formulado e discutido por Marx e Engels, abordando a dimensão do trabalho reprodutivo como 

atividade humana que reproduz as relações da totalidade mais ampla que é o capitalismo 

(Pereira, 2022). 

O feminismo da reprodução social, então, defende que Marx e Engels não se 

empenharam em investigar o papel do trabalho reprodutivo na reprodução do capital, no 

entanto, forneceram o método de análise preciso para a sua investigação. Ao contrário dessa 

afirmação, os autores do materialismo histórico-dialético discutiram sobre as relações sociais 

de produção e as demais relações que se desdobram no interior do capitalismo, mas 

considerando a reprodução social como uma categoria em relação ao objeto de análise por eles 

delimitado. Dessa forma, produção e reprodução social são características do objeto de 

investigação de Marx e Engels: o capital, e, portanto, a reprodução social não se trata de uma 

“teoria”, e sim, de uma categoria analítica sustentada na obra marxiana pela defesa da luta 

anticapitalista pela emancipação humana (Pereira, 2022). 

Segundo a concepção materialista, o fator que, em última análise, determina a história 

é este: a produção e a reprodução da vida imediata. Ele próprio, porém, é de natureza 

dupla. Por um lado, a geração dos meios de subsistência, dos objetos destinados a 

alimentação, vestuário, habitação e das ferramentas requeridas para isso; por outro, a 

geração dos próprios seres humanos, a procriação do gênero. As instituições sociais em 

que os seres humanos de determinada época histórica e de determinado país vivem são 

condicionadas por duas espécies de produção: pelo estágio de desenvolvimento do 

trabalho, de um lado, e pelo da família, de outro (Engels, 2019, pp. 11-12). 

 Assim, a proposta da Teoria da Reprodução Social não foi a de desenvolver elaborações 

avançadas sobre a reprodução social em si, mas de compreender a opressão de gênero na 

sociedade capitalista, o que precisou passar pela discussão de trabalho reprodutivo apropriada 

da teoria social de Marx e Engels. Com isso, defender a reprodução social como teoria vai na 

contramão do próprio movimento dialético das categorias analíticas do materialismo histórico, 

reduzindo a totalidade da análise marxiana a uma só categoria, que inclusive foi abordada pelos 

autores do marxismo clássico.  

Nesse sentido, é preciso frisar que as análises sobre a opressão de gênero e as relações 

de dominação que incidem sobre as mulheres a partir do materialismo histórico-dialético, de 

fato, foram realizadas de forma primorosa e apropriada pelas teóricas do feminismo 



66 
 

marxista/socialista. No entanto, a categoria da reprodução social, assim como o método de 

análise preciso para apreensão da totalidade da vida social, foram produtos originários das 

discussões de Marx e Engels, e, portanto, eles é que devem receber o mérito como seus 

criadores. A partir dessa pesquisa, entende-se que cabe aos futuros pesquisadores e 

investigadores não a tarefa de renovar ou complementar o marxismo, mas de apropriar-se do 

seu respectivo arcabouço teórico-metodológico para compreender em essência a variedade dos 

fenômenos sociais existentes na realidade objetiva.  

No próximo tópico, será discutido como a literatura concebe as explicações sobre as 

causas e as consequências da violência contra a mulher. Dessa forma, será possível perceber o 

esforço de diversos autores em relacionar esse fenômeno à opressão de gênero. No entanto, as 

discussões apresentadas sobre a violência de gênero encontram-se mais associadas às estruturas 

sociais do que aquelas que tratam especificamente da violência contra a mulher. Esta última 

ainda é interpretada a partir de perspectivas intraindividuais, que centralizam as causas dos atos 

violentos nas condutas dos homens agressores e das vítimas. Tal enfoque revela uma lacuna 

significativa na compreensão desse problema, a qual precisa ser urgentemente superada. 

 

1.2.2. Violência contra a mulher: causas e consequências segundo as produções 

científicas 

A violência contra a mulher foi, durante muito tempo, tratada como um assunto de 

ordem privada da vida da vítima, não demandando atenção pública e sendo compreendida como 

algo natural. Isso se deve ao fato de que historicamente, as mulheres foram consideradas como 

seres inferiores, devendo cumprir com as obrigações impostas ao seu gênero, sendo punidas 

quando não agiam de acordo com tais condições. Entretanto, esse fenômeno passou a ser 

compreendido à luz das desigualdades históricas, culturais, políticas e sociais inscritas nas 

relações de gênero entre homens e mulheres – nas quais os homens tiveram, historicamente, 

seus espaços assegurados e legitimados na sociedade, enquanto as mulheres precisaram lutar 

constantemente por direitos básicos, como votar, estudar, trabalhar e conquistar outros espaços 

sociais (Alves, 2019; Bandeira, 2014; Coelho, 2015; Ferreira, 2019b; Flores et al. 2021; 

Gonçalves & Coelho, 2008; Granja & Medrado, 2009; Lima, 2020b; Silva, 2010; Tokuda, 2021; 

Vigano & Laffin, 2019).  

Assim, a violência contra a mulher passou a ser compreendida como uma especificidade 

das opressões de gênero, as quais implicam relações desiguais e hierárquicas entre homens e 



67 
 

mulheres que podem causar danos graves e severos à saúde física/psíquica (Alves, 2019; 

Cardoso, 2020; Coelho, 2015; Tokuda, 2021). A partir do momento em que começa a ser 

concebida como uma violência de gênero, também iniciaram discussões sobre a expressão da 

violência contra a mulher para além das agressões no corpo englobando uma dimensão mais 

abrangente, tais como os olhares, gestos, falas, atitudes etc. (Bandeira, 2014; Medrado et al. 

2011; Rangel & Wenczenovicz, 2016; Silva, 2010; Silva, 2018; Souza & Sousa, 2015).  

Alves (2019), Carvalho (2019), Ferreira (2019b), Mariano (2020), Mota (2017), Incerpe 

(2018), Parada (2014), Santos (2021) e Silva (2018) baseando-se na perspectiva de Minayo 

(1994, 2006, 2020), concebem a prática violenta como uma conduta de causa biopsicossocial, 

influenciada por fatores biológicos, psicológicos, individuais, econômicos, morais, jurídicos, 

políticos, institucionais e culturais. Nessa concepção, a violência se manifesta por meio de 

discriminações e preconceitos, de modo que, os indivíduos agressivos tendem a constranger, 

ameaçar, coagir e usar da força intencionalmente para oprimir, causar dano físico/psicológico e 

eliminar as manifestações de desejo, autonomia ou liberdade de expressão diferentes das 

normas sociais se caracterizando pela intolerância.  

Pode-se perceber, a partir da análise da literatura, que as premissas embasadas pelo 

modelo biopsicossocial tendem a desvincular os fenômenos sociais - como violência contra a 

mulher - do modo de produção capitalista. Esse modelo busca compreender os fatores 

predisponentes e de vulnerabilidade a partir de uma perspectiva integral articulando aspectos 

biológicos, psicológicos e sociais. No entanto, ao adotar uma abordagem interacionista que não 

hierarquiza esses fatores e nem investiga suas origens históricas e materiais, o modelo acaba 

por oferecer uma compreensão despolitizada da violência, tratando-a como produto de 

múltiplas influências equivalentes, mas sem considerar a centralidade das relações sociais e 

econômicas que estruturam as opressões de gênero (Souza, Silva & Silva, 2013).  

Sobre essa teoria, Souza et al. (2013) expõem que os fatores biológicos estão 

relacionados às predisposições anatômicas, fisiológicas, morfológicas e genéticas responsáveis 

por influenciar determinado comportamento. Os fatores psicológicos referem-se a compreender 

em que medida as pessoas conseguem administrar, lidar e regular seu estado psíquico, tais como 

os pensamentos, emoções, sentimentos, a raiva etc., que emergem a partir das problemáticas da 

vida cotidiana. Já os fatores sociais, incluem aspectos comportamentais, ambientais e 

econômicos auxiliares ou prejudiciais na promoção da saúde, tais como a qualidade das relações 

familiares, de trabalho, comunitárias, de empregabilidade, fontes de renda e outros. Quando há 



68 
 

a precarização ou influências negativas sobre esses fatores, eles transformam-se em fatores de 

risco para o desenvolvimento humano saudável. 

Em concordância com Souza et al. (2013), ressalta-se que, as discussões teóricas dessa 

teoria tendem a se concentrar nas expressões imediatas ou aparentes dos fenômenos, sem 

alcançar suas determinações em essência. Apesar da tentativa de desenvolver uma visão integral 

sobre determinados fatos, essa abordagem não traz à tona que os aspectos biológicos, 

psicológicos e sociais possuem uma determinação relacionada à forma de organização da 

sociedade burguesa. Nesse sentido, as interpretações propostas são redutíveis à esfera 

intraindividual, compreendendo que os indivíduos são os únicos responsáveis por mudarem 

seus hábitos, modos de viver, condutas etc., que na verdade, estão atrelados aos valores 

capitalistas.  

Assim, na perspectiva do modelo biopsicossocial, a violência mesmo sendo concebida 

como resultado de hábitos e comportamentos construídos socialmente, oculta que o conjunto 

de fatores influentes nesse fenômeno são gestados ou impulsionados pelo modo de produção 

capitalista. Dessa forma, as análises nessa abordagem entendem os fenômenos de forma isolada, 

a-histórica, mecanicista e fragmentada, à medida que, naturaliza/separa os aspectos biológicos, 

psíquicos e o comportamento humano tomando-os como se não fossem determinados 

socialmente (Fleury-Teixeira & Bronzo, 2010).  

Nesse sentido, o modelo biopsicossocial não possui uma visão sobre os fenômenos em 

totalidade, mas a partir de uma perspectiva fragmentada sobre biologia, psiquismo e cultura, 

reduzindo-se a descrevê-los e apontar a possível influência de suas variáveis. Ou seja, o modelo 

não estabelece uma explicação em que o social determina e supera o biológico e o psíquico e, 

ao mesmo tempo, aborda-os sob uma perspectiva intraindividual que não responsabiliza a 

sociedade, seu funcionamento, estrutura e organização pela forma como se expressa o 

fenômeno da violência (Souza, 2012b). 

Para além dessas limitações, outros autores têm buscado ampliar a análise dos atos 

violentos, incorporando as dimensões do poder e da dominação social como elementos centrais 

para compreender a violência contra a mulher. Nessa perspectiva, Bandeira (2014), Guimarães 

e Pedroza (2015), Mota (2017), Oliveira e Scorsolini-Comin (2020), Parada (2014) e Porto 

(2016) com base na concepção de violência desenvolvida por Arendt (1970), ressaltam que é 

preciso compreender a relação das ações violentas com a manifestação do desejo de poder, ou 

seja, elas aparecem quando existe a ameaça real de perda do exercício de domínio sobre 



69 
 

algo/alguém. Assim, o foco das causas dos atos violentos não pode se restringir ao indivíduo 

que agride, é preciso compreender os discursos que sustentam a reverberação e abuso do poder 

para causar medo e intimidação, com o objetivo de submeter os corpos à vontade de outrem.  

Os limites dessa análise pós-moderna incidem sobre a concepção idealista de poder da 

perspectiva foucaultiana reproduzida por Arendt (1970), que concebe a violência como um 

produto dos discursos que se tornam responsáveis pelo desejo de se obter domínio sobre 

alguém. No entanto, a partir da análise materialista-histórica da sociedade capitalista patriarcal, 

sabe-se que mudanças semânticas não são suficientes para superar o machismo e a dominação 

que incidem sobre as mulheres. Para superar preconceitos e a hierarquia de gênero que 

sustentam a violência na vida cotidiana, é preciso que estejam postas novas condições objetivas 

de vida que transforme a relação de homens e mulheres no mundo e entre eles mesmos. Essa 

mudança requer uma transformação estrutural do modo de produzir e reproduzir a vida, onde 

se localiza as origens dos sistemas de opressões.     

No que se refere a violência contra a mulher, é importante destacar que a revisão de 

literatura utilizada nesta pesquisa, adota majoritariamente o conceito de violência contra a 

mulher referenciado pela Convenção Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a 

Violência contra a Mulher (Convenção de Belém do Pará), criada pela Assembleia Geral da 

Organização dos Estados Americanos (OEA) em 6 de junho de 1994, com o intuito de conceber 

a caracterização desse fenômeno situado pela desigualdade de gênero e para além das agressões 

físicas. Sua definição é: “Qualquer ato ou conduta baseada no gênero, que cause morte, dano 

ou sofrimento físico, sexual ou psicológico à mulher, tanto na esfera pública como na esfera 

privada” (Brasil, 1996).  

Assim, qualquer restrição, distinção ou exclusão baseada no sexo configura uma 

violação grave de direitos humanos e da liberdade fundamental. Isso porque, tais práticas visam 

prejudicar, limitar ou anular o pleno desenvolvimento da mulher nos campos político, 

econômico, civil, cultural e social, independentemente do seu estado civil. O conceito arrolado 

pela Convenção de Belém do Pará foi abordado nas pesquisas de Bandeira (2014), Bortoli 

(2020), Catarim (2018), Coelho (2015), Gonçalves (2018), Guimarães e Pedroza (2015), Mota 

(2017), Nunes (2017), Parada (2014), Porto (2016), Rangel e Wenczenovicz (2016), Romagnoli 

(2015), Santos (2021), Silva e Oliveira (2015), Silva (2017c), Silva (2018), Souza e Sousa 

(2015) e Tokuda (2021). 



70 
 

Segundo Alves (2019), Lima (2020b), Parada (2014), Santos e Martins (2020), Santos 

(2021) e Tokuda (2021), a partir da Convenção de Belém do Pará (1994), foram formuladas 

algumas expressões das práticas violentas para que fossem melhor reconhecidas pelas vítimas, 

a saber: a violência física que é caracterizada como qualquer conduta que atinja a saúde e 

integridade corporal, tais como a tortura, maus-tratos, sequestro, tráfico de mulheres, bater, 

empurrar, enforcar, espancar, chutar, cortar, estrangular, causar lesões por armas brancas e de 

fogo etc.  

A violência psicológica se caracteriza como qualquer ato que estimule a diminuição da 

autoestima, que indique autodepreciação, intimidação, ameaças, ofensas, insultos, coerção, 

xingamentos, constrangimentos, humilhações, manipulação, perseguição, ridicularização, 

chantagem, limitação do direito de ir e vir ou quaisquer outros que causem prejuízo à saúde 

psicológica (Alves, 2019; Incerpe, 2018; Lima, 2020b; Mota, 2017; Parada, 2014; Santos, 

2021). Há também a violência moral, caracterizada pelas agressões verbais e gestos simbólicos 

que menosprezam o corpo e a conduta da vítima, manifestando-se por meio de comportamentos 

que configuram calúnia, difamação e injúria. Já a violência patrimonial refere-se à retenção ou 

destruição parcial/total de documentos, objetos, bens, instrumentos de trabalho, recursos 

econômicos e dano à propriedade (Porto, 2016; Santos, 2021; Souza & Rezende, 2018).  

Santos (2021) também faz referência às violências institucional e digital. A violência 

institucional é praticada por profissionais no âmbito das próprias instituições públicas que 

atendem as mulheres violentadas, aparecendo sob a forma de julgamentos e culpabilização das 

vítimas pelos atos violentos, o que se configura como uma revitimização. A violência digital, 

por sua vez, passou a ser reconhecida mais recentemente, à medida que ganhou visibilidade nas 

discussões das mídias, englobando o vazamento de fotos e vídeos íntimos e eróticos sem 

consentimento, com consequências imprevisíveis quanto ao alcance das imagens em redes 

nacionais e internacionais. 

Nesse mesmo panorama de violações, destaca-se a violência sexual, considerada uma 

das formas mais danosas ao desenvolvimento biopsíquico da mulher. Ela se expressa pela 

imposição em presenciar, manter ou participar de relações sexuais não desejadas, por meio de 

intimidação, manipulação, chantagem, suborno, coação ou uso da força. Também engloba 

qualquer ato que ameace ou viole o direito da mulher de decidir sobre a sua sexualidade, 

incluindo a mutilação genital, o estupro, o contato com a genitália sem consentimento, o 

abuso/assédio sexual e a demonstração de gestos obscenos (Alves, 2019; Incerpe, 2018; Parada, 

2014; Porto, 2016; Santos, 2021; Souza & Sousa, 2015).   



71 
 

Além disso, pode aparecer sob a forma de imposição da comercialização/exposição da 

vítima por meio de conteúdo sexual pornográfico, a não permissão do uso de método 

contraceptivo, a obrigação em engravidar, abortar, se prostituir, limitar ou anular os direitos 

sexuais e reprodutivos (Alves, 2019; Incerpe, 2018; Parada, 2014; Porto, 2016; Santos, 2021; 

Souza & Sousa, 2015). Mota (2017) destaca que todas as formas de violências podem ser 

praticadas por pais, filhos, cônjuges, familiares, amigos, conhecidos da vítima, homens 

desconhecidos, pelos agentes das instituições e do Estado.  

É relevante destacar, também, que, segundo Santos e Martins (2020), Souza e Sousa 

(2015) e Vigano e Laffin (2019), a separação dos tipos de violência possui apenas um propósito 

didático, destinado para o melhor reconhecimento de cada uma delas, uma vez que, de modo 

geral, acontecem concomitantemente e de forma interligada. A violência psicológica e moral 

principalmente, são consideradas as mais naturalizadas e difíceis de serem identificadas, 

percebidas e reconhecidas tanto por quem agride, quanto pela própria vítima, à medida que, não 

deixam marcas físicas e se apresentam como se fossem “brincadeiras” que não causam 

sofrimento (Alves, 2019; Guimarães & Pedroza, 2015; Parada, 2014; Silva & Oliveira, 2015; 

Silva, 2018; Vigano & Laffin, 2019).  

Bondavalli (2017), Flores et al. (2021) e Vigano e Laffin (2019) sinalizam que mesmo 

nos dias atuais, as variadas situações que envolvem a violação de direitos das mulheres ainda 

são tratadas com banalização e desvalorização por grande parte da população brasileira. Santos 

e Moré (2011) complementam ressaltando que as mulheres agredidas dentro do próprio núcleo 

familiar, representam um exemplo de violências que, na maioria das vezes, não são denunciadas 

e nem reconhecidas como violações. Isso ocorre porque, na sociedade capitalista patriarcal 

geralmente é naturalizado que os pais, irmãos, cônjuges, etc., estão apenas tendo “cuidado” com 

as mulheres, o que contribui para a alienação de suas condições expressa pelo surgimento do 

sentimento de culpa, medo, baixa autoestima e outros por contestarem os padrões sociais dos 

papeis de gênero.  

Por outro lado, Medeiros e Zanello (2018) exemplificam sobre as situações de assédio 

sofridas pelas mulheres em espaços públicos, como nas ruas, bares, transportes, entre outros, 

praticadas por homens desconhecidos. Essas autoras também destacam o papel das propagandas 

que sexualizam os corpos das mulheres, contribuindo para a sua objetificação. Medeiros e 

Zanello (2018) sinalizam que as violências caracterizadas pelos assédios por não deixarem 

marcas físicas, tendem a ser mais negligenciadas e naturalizadas pela sociedade. No entanto, 

sua ocorrência é expressiva e não pode ser subestimada. Conforme Silva (2010), em 2008 no 



72 
 

Estado do Rio de Janeiro foram apresentadas 41.458 queixas de assédios nas delegacias 

especiais, o que contabiliza em torno de 113 vítimas de violência psicológica ao dia.  

Segundo dados do Ministério da Saúde (2012b), entre as agressões notificadas, a 

violência física se destaca, representando 78,2% dos casos, o que evidencia a seriedade desse 

fenômeno, que se configura como um grave problema de saúde pública (Almeida et al. 2014; 

Alves, 2019; Ferreira, 2019b; Incerpe, 2018; Medeiros & Zanello, 2018; Medrado et al. 2011). 

Vale ressaltar que, grande parte dos casos de violência contra a mulher permanecem ocultos e 

não são denunciados, principalmente quando se trata de outras formas de violência, o que leva 

à hipótese de que esse percentual seja ainda maior do que os dados indicam, em razão das 

subnotificações, ou seja, quando os casos não chegam ao conhecimento público (Brasil, 2016; 

Carvalho, 2019; Coelho, 2015; Incerpe, 2018; Santos, 2021; Vigano & Laffin, 2019).  

Na pesquisa de Rangel e Wenczenovicz (2016), os autores mencionam que as mulheres 

estavam entre as maiores vítimas de violência sexual em 2014, em que 91,3% já tinham sofrido 

assédio, estupro e tentativa de estupro. Flores et al. (2021) também mostram que foram 

registrados 60.018 casos de estupro no ano de 2017, o que significa uma média de 6 brasileiras 

violentadas por dia, e em 2023 o Brasil chegou a registrar a ocorrência de 1 estupro a cada 6 

minutos (Fórum Brasileiro de Segurança Pública, 2024). Já sobre o registro de mortes em razão 

da violência, segundo pesquisa do Atlas da Violência (2019), no ano de 2017 houve o maior 

número de assassinato de mulheres em 10 anos com um índice de 13 vítimas por dia (Fernandes 

& Junqueira, 2021; Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada & Fórum Brasileiro de Segurança 

Pública, 2019; Mota, 2017).  

Para Almeida et al. (2014), Bortoli (2020), Carvalho (2019), Coelho (2015), Ferreira 

(2019b), Incerpe (2018), Porto (2016) e Tokuda (2021), mesmo com a luta histórica feminista 

e os avanços significativos nas medidas protetivas, tratamentos e legislações visando assegurar 

direitos às mulheres, ainda é perceptível a recorrência e severidade dos atos violentos e das 

taxas de feminicídio. Isso demonstra, na visão de Guimarães e Pedroza (2015), que as práticas 

violentas não se tratam de casos isolados, passageiros ou acidentais como muitas vezes é 

reforçado, mas, outrossim, que as mulheres estão cada vez mais sendo desumanizadas.   

Bortoli (2020), Mariano (2020), Porto (2016), Santos (2021), Silva & Oliveira (2015) e 

Romagnoli (2015) discutem que os casos de violência contra a mulher continuam recorrentes 

por estarem relacionados ao uso de álcool e outras drogas, pois em 73,6% dos episódios 

violentos essas substâncias aparecem como predisponentes e potencializadoras às agressões, 



73 
 

devido aos seus efeitos em relação ao aumento da impulsividade, agressividade e ausência de 

empatia. Corroborando com esse dado, Winck e Strey (2007) com base em uma pesquisa 

realizada pelo Instituto Patrícia Galvão, sinalizam que 81% dos entrevistados sobre “o que a 

sociedade pensa sobre a violência contra a mulher”, relataram o uso de álcool e outras drogas 

como principal causa desse ato.  

Winck e Strey (2007) pontuam que essas concepções tendem a apontar para uma 

explicação unívoca dos atos violentos contra as mulheres, geralmente pautada por relações de 

causa e efeito em que se concebe o álcool e as drogas ilícitas como os únicos fatores causadores 

dos casos de violência. Romagnoli (2015) faz a ressalva de que essas substâncias na maioria 

dos casos são tomadas como as responsáveis pelos atos violentos, tendo como consequência a 

retirada da responsabilidade do agressor. Complementando essas sinalizações feitas pelos 

autores, também é preciso destacar que as relações estabelecidas entre violência e drogas são 

realizadas como se as últimas fossem a causa do ato violento ou fins em si mesmas.  

Na verdade, o uso de drogas lícitas e ilícitas se conformam como sintomas ou 

consequências da sociedade em que vivemos, onde gestam-se formas de embrutecimento das 

relações e de adoecimento que fazem com que sejam procurados um conjunto de “válvulas de 

escape”, que amenizem ou funcionem como formas de enfrentamento dos problemas de 

natureza social engendrados na totalidade da vida coletiva. Tal concepção é abordada por Souza 

(2012a), ao apontar os limites das análises que associam, de forma direta, a violência ao uso de 

álcool e outras drogas, sem considerar a essência dos fenômenos na sociedade capitalista: 

Mais uma vez não é abordada a origem dos fenômenos e, quando isto ocorre, fatalmente, 

emergem postulações fragmentadoras da totalidade. Violência e drogas foram inter-

relacionadas desconsiderando o elemento verdadeiramente decisivo, isto é, o fio 

condutor que, em última instância, as une – qual seja: o trabalho alienado propulsor da 

acumulação capitalista (Souza, 2012a, p. 279).  

Com isso, não basta pensar apenas sobre a problemática do uso de álcool e outras drogas 

nas situações de violência, é preciso levar em consideração no que se refere à violência contra 

a mulher, as ideologias do capitalismo patriarcal que são determinantes e tornam permissivos 

os comportamentos violentos por parte dos homens, pois do contrário, recai-se na redução desse 

fenômeno a uma visão puramente epidemiológica e patogênica. Inclusive, ainda são raras as 

referências que concebem a conduta violenta dos homens ligada à relação capital-trabalho e as 

ideologias alienantes que dela derivam, não se tratando de algo naturalizado ou considerado 



74 
 

inerente a eles, principalmente quando se trata da violência contra a mulher praticada por 

homens desconhecidos. 

Um exemplo da naturalização da conduta violenta aparece em abordagens biologicistas, 

que atribuem a causa da violência contra mulher ao uso da vantagem biológica da força física 

dos homens com a finalidade de se beneficiarem e submeterem as vítimas aos seus interesses, 

vontades e desejos. Essa perspectiva biologicista, tende a defender as práticas violentas dos 

homens como produto de predisposições genéticas devido sua maior massa corpórea/força 

muscular, relacionada com influência do hormônio da testosterona no período pré-natal e a 

ativação em excesso de níveis de cortisol sobre os sistemas neuronais do cérebro, que 

aumentariam a hostilidade e facilitariam a agressão. Ou seja, é como se os atos violentos 

ocorressem pelo fato de os homens serem natural e hereditariamente mais fortes e agressivos 

em relação às mulheres, o que fez com que historicamente se tornassem submissas a eles e o 

uso da força se justifica pela manutenção das relações hierárquicas entre os sexos (Catarim, 

2018; Santos, 2021). Explicações dessa natureza, embora hoje mais incomuns, ainda são 

utilizadas para conceber a biologia como causa dos atos violentos, o que demonstra o que foi 

apontado por Vogel (2022) sobre o modo como o capital se apropria da biologia para justificar 

e explicar fenômenos que são de ordem social.  

Neste processo, desaparecem os motivos por trás das condutas violentas, ocultando todo 

o processo educativo dos homens na sociedade capitalista patriarcal que reverbera de forma 

naturalizada a inferiorização das mulheres, colocando-as na condição sub-humana de objetos 

de desejo e consumo à serviço dos homens. Desse modo, não são os processos biológicos e sim 

a cultura patriarcalista apropriada historicamente pela humanidade que materializa e dá 

significado aos papeis de gênero, e, por sua vez, condiciona os homens a se utilizarem da força 

para violentar as mulheres, seja como um instrumento disciplinador de conduta ou para 

submetê-las às suas vontades. 

Porto (2016), por sua vez, aponta que as práticas violentas podem ter como causa a 

manifestação de um comportamento ou transtorno psicológico, tais como a psicopatia, por 

exemplo. Segundo Oliveira e Scorsolini-Comin (2020) e Parada (2014), os homens tendem a 

associar suas ações violentas com características psíquicas específicas de sua personalidade, 

tais como, a dificuldade de expressar sentimentos, de lidar com frustrações quando não 

conseguem atingir um objetivo e de controlar o nervosismo em condições que consideram 

estressantes. A partir disso, Lima (2020a) apresenta dois tipos de perfis de homens autores de 

violência: aqueles que são educados a serem machistas na sociedade; e os que possuem 



75 
 

psicopatia associada, que costumam apresentar comportamento violento em várias situações e 

contra diferentes pessoas, muitas vezes, sem uma motivação evidente.  

Sobre o primeiro tipo, a conduta violenta é explicada pela educação patriarcal e dos 

papeis sociais de gênero, ou seja, a partir do aprendizado machista que o sujeito recebe nos 

contextos sociais em que vivencia, como por exemplo, a ideia de que os homens para se 

provarem como “machos” precisam exercer a virilidade, o controle, o poder, e, por sua vez, a 

dominação e a força sobre a mulher. Esse primeiro perfil é considerado mais típico dos casos 

de violência doméstica, em que os homens reproduzem as práticas violentas aprendidas 

buscando controlar a conduta e a vida de suas parceiras (Lima, 2020a).  

Já no segundo tipo, não existe uma explicação lógica sobre as motivações que levam o 

indivíduo a violentar uma mulher, sendo comum nos casos de violência praticada por homens 

desconhecidos em que não há relações afetivas que poderiam justificar sentimentos como 

ciúmes ou o desejo de controle, como frequentemente ocorre em relação a violência doméstica. 

Nesse perfil, prevalece a concepção de que os homens não conseguem controlar seus próprios 

impulsos e instintos por serem naturalmente mais ativos sexualmente e agressivos. Por essa 

lógica, recai sobre as mulheres a responsabilidade de se protegerem para não provocar os 

homens agressores (Lima, 2020a; Parada, 2014).  

 Na visão de Parada (2014), quando a violência contra a mulher acontece em um 

episódio isolado, em que um homem por um acesso de raiva agride a vítima desconhecida, essa 

situação não pode ser compreendida como uma violência de gênero. Conforme essa autora, os 

atos violentos baseados no gênero acontecem nas situações de violência doméstica, em que as 

agressões ocorrem frequentemente pelo fato do parceiro considerar sua companheira como 

objeto de posse, um ser submisso e inferior a ele, concebendo que lhe deve obediência. Já os 

homens que agridem uma única vez de forma repentina e em circunstâncias incomuns, não 

fazem isso necessariamente com base nas representações sociais sobre a condição de ser mulher 

– salvo em casos de estupro, pois podem ter histórico de agressão em relação a outros homens. 

Da mesma forma que as características biológicas desresponsabilizam os homens 

autores de violência, o mesmo é feito pelas categorias psiquiátricas/psicológicas utilizadas para 

justificar os atos violentos e ainda culpabilizarem as vítimas, conforme foi apresentado nesses 

parágrafos anteriores. Na concepção de Parada (2014), a violência contra a mulher praticada 

por homens desconhecidos é localizada fora da educação patriarcal e da opressão de gênero, 

pois essa autora não conseguiu realizar uma análise aprofundada sobre esse fenômeno. A saída 



76 
 

então apresentada, foi a de se apoiar em uma justificativa misógina, em que as vítimas é quem 

precisam se defender de indivíduos considerados “psicopatas” por natureza, como se não 

tivessem motivos e intenções por trás da conduta violenta desses sujeitos. 

Lima (2020a), por sua vez, tece uma crítica pontuando que o diagnóstico de 

psicopatologias nesses casos naturaliza e individualiza os atos violentos, além de culpabilizar 

as mulheres violentadas com o objetivo de que se mantenham submissas em relação a cultura 

patriarcal. Segundo Lima (2020a), a sociedade médica, as autoridades de saúde mental e muitos 

advogados ou peritos judiciais não são capazes de oferecerem respostas e soluções para 

desvendar a natureza da violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos. Dessa 

forma, esses profissionais se utilizam de uma classificação essencialista e psicopatológica para 

cumprir a função de ser a causa de um comportamento que deveria ser explicado pelas 

representações sociais construídas no contexto dos indivíduos sobre a violência como 

instrumento de domínio.    

Conforme Lima (2020a) e Oliveira e Scorsolini-Comin (2020), a explicação 

psicopatológica da violência apresenta um viés intraindividual, ao desconsiderar o contexto em 

que os homens agressores foram socializados, fazendo com que se recaia em análises que 

concebem o comportamento violento como inerente e, por sua vez, tolerado, ainda mais se 

tratando de outras expressões de violações para além da agressão física. Na visão de Bandeira 

(2014), Carvalho (2019), Lima (2020a) e Santos (2021), a violência contra a mulher não se 

explica por um desvio de conduta individual ou patológico, e sim, como algo que acontece de 

maneira permissiva pela sociedade com a tendência de punição apenas em casos considerados 

graves.   

  Complementando essas perspectivas, é preciso também ressaltar que se tornou da 

ordem do comum a rápida velocidade em que praticamente toda conduta humana é 

transformada em anormalidade. Esse processo contribui para a expansão do mercado da 

psiquiatria que a partir de ideologias patologiza os problemas da vida para produzir lucro. Arfeli 

e Martin (2023) ressaltam que esse é o caso da psicopatia apresentada como uma tendência 

natural ao cometimento de atos violentos, que cumpre a função de ocultar as determinações 

sociais por trás dos comportamentos caracterizados por este diagnóstico. Na visão de Arfeli e 

Martin (2023), a psicopatia serve aos interesses do poder médico-psiquiátrico como um 

instrumental para a patologização de um número cada vez maior de atos e indivíduos, sem 

precisar se ocupar da complexidade que remete à investigação das causas das condutas 

humanas. 



77 
 

Ao mesmo tempo, para o direito penal é cômodo o uso da psicopatia como justificativa 

para um número cada vez maior de crimes. Nesse sentido, a psiquiatria e o sistema de justiça 

fazem referência a causas mórbidas para os atos violentos, mascarando o modo como a 

psicopatia contribui para reproduzir concepções burguesas sobre anormalidade e criminalidade, 

que tendem a explicar o comportamento violento ocultando sua gênese localizada na estrutura 

da sociedade de classes. No entanto, Marx já assinalava que: sobre a base econômica da 

sociedade se ergue uma superestrutura jurídica e política, que corresponde às formas sociais 

determinadas da consciência. Dessa forma, o modo de produção capitalista condiciona todo o 

processo da vida social, política e intelectual, determinando a relação entre anormalidade, 

criminalidade e maldade, que nessa forma de organização social apresentam-se como se fossem 

inerentes aos indivíduos. A partir disso, essas concepções ideologicamente utilizadas nas 

explicações da psicopatia, servem aos interesses do capital de retirar da ordem burguesa a causa 

da conduta violenta (Arfeli & Martin, 2023).  

Dessa forma, em uma análise comparativa, pode-se afirmar que, assim como o uso 

isolado do conceito de gênero como categoria de análise das relações sociais serve aos 

interesses do capital ao explicar a violência contra a mulher retirando a causa desse fenômeno 

da ordem social capitalista, do mesmo modo, o diagnóstico de psicopatia foi e ainda é utilizado 

como forma de justificar a violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos. 

Conforme demonstrado na revisão de literatura, essa rotulação é cômoda, pois retira a 

centralidade da análise das raízes desse problema, que é produzido a partir da lógica ideológica 

do capitalismo patriarcal18.  

Segundo Lima (2020a), Lima (2020b), Porto (2016), Santos (2021) e Silva (2017c), 

historicamente os homens foram educados dentro da cultura patriarcal para não terem boa 

convivência com quem apresenta comportamentos diferentes das normas sociais, ou que eles 

concebem como uma ameaça para ocupar espaços e posições de poder que aprenderam ser 

restritos deles. Assim, Lima (2020a) salienta que a violência se expressa quando existe a ameaça 

sobre a hegemonia masculina, de modo que, geralmente as tentativas de igualdade de gênero 

são tidas como um risco ao poderio dos homens.  

Nessa direção, Tokuda (2021) pontua que as agressões, os estupros e o feminicídio de 

mulheres aumentaram exponencialmente após elas terem conquistado alguns direitos, tais como 

 
18 Nas seções II e III, a determinação da violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos pela 

ideologia capitalista patriarcal será melhor desenvolvida e aprofundada.  



78 
 

participar de decisões políticas, ter cargos de importância, independência financeira e 

autonomia pessoal. Carvalho (2019), Lima (2020a), Nunes (2017), Parada (2014), Santos 

(2021) e Silva (2017c) ressaltam também que quando uma mulher não cede às investidas dos 

homens - que as concebem como objeto sexual de posse -, a violência visa dominar a vítima 

que desafia o seu lugar de inferioridade socialmente delegado pela sociedade, com o objetivo 

de que se mantenham as relações hierárquicas estruturadas pelo gênero e o patriarcado.  

Essas situações ocorrem com frequência, principalmente nos casos de assédios e 

estupros sofridos nas ruas e em relação às contestações produzidas sobre esses atos, pois os 

homens ao não conseguirem o que almejam tentam exercer a todo custo seu domínio para que 

as mulheres se submetam a eles. Ou ainda, interpretam esses acontecimentos como se fizessem 

parte do processo de conquista e sedução da mulher, corroborando com um comportamento 

machista que fere a dignidade humana (Carvalho, 2019; Lima, 2020a; Nunes, 2017; Parada, 

2014; Santos, 2021, Silva, 2017c).  

Ideia que ainda hoje se tem e corrobora para a construção de uma sociedade machista, 

na qual a pessoa do gênero masculino seja colocada como superior a feminina, sendo 

uma das linhas para as violências de gêneros, pois quando se coloca que o papel da 

mulher é ser “mãe” e do lar, qualquer fuga na mente de conservadoras/conservadores 

está dando permissão aos homens para cometerem violências, por não cumprir com seus 

deveres. Ideia essa que se tem por grande parte da população, vemos isso nas falas, 

como que a roupa utilizada pela vítima de estupro é o que leva a violência, pois se tem 

o pensamento de que a mulher deve ser “mãe”, o que remeteria a não ter sexualidade, 

ou seja, ficar em casa e só sair na rua na presença do marido, pai ou irmão, com 

vestimenta que não mostre nenhuma parte de seu corpo (Tokuda, 2021, p. 81). 

Parada (2014) afirma que até os dias atuais ocorre a culpabilização das mulheres nos 

crimes de violência sexual principalmente, sob a alegação de que as roupas, as condutas 

classificadas como promíscuas/desrespeitosas das vítimas, os lugares, horários e com quem 

costumam sair podem favorecer esse tipo de agressão. No entanto, Carvalho (2019) e Lima 

(2020b) explicam que as situações envolvendo os assédios e estupros podem acontecer com 

qualquer mulher, independentemente de seu tipo físico, vestimentas, local que frequenta ou 

comportamentos, ainda que todos tenham o direito de se vestir, se comportar, sair ou ir a 

qualquer lugar e como queira.  



79 
 

Assim, conceber que a violência contra a mulher se justifica por esses elementos citados, 

culpabiliza a vítima por um crime que não fora cometido por ela, desresponsabilizando o 

agressor e contribuindo para a reprodução da cultura do estupro. Esta, por sua vez, se caracteriza 

pela banalização, legitimação e justificativa dos atos violentos tendo como base a disseminação 

de pensamentos e atitudes misóginos, em que uma mulher só pode ser respeitada se suas 

condutas estiverem alinhadas aos padrões sexistas e patriarcais.   

Winck e Strey (2007) apontam que muitos homens agressores não reconhecem seus atos 

como violentos, pois consideram como violência apenas as lesões corporais, desconsiderando 

práticas como manipulações, xingamentos, ataques à imagem da mulher, entre outras formas 

de agressões. Além disso, Oliveira e Scorsolini-Comin (2020), Porto (2016) e Soares (2018) 

postulam que os homens tendem a se vitimizarem ao justificar as violências como revide a um 

comportamento provocativo da vítima, o que é validado dentro de uma cultura machista e 

misógina que reforça e delimita determinados lugares, ações, atitudes e formas de pensar que 

as mulheres podem ou não expressar e ocupar. Assim, conforme Soares (2018, p. 104): “A 

produção do signo “homem vítima” se dá numa argumentação que funciona como uma 

“blindagem”, que esvazia as possibilidades de reflexão e responsabilização, pois desconsidera 

as relações hierárquicas de gênero e coloca a violência como conflito entre iguais”.  

Esse tipo de compreensão contribui para a culpabilização da vítima de violência, sendo 

reproduzida de diferentes formas, inclusive em documentos institucionais, como os da 

Organização Mundial da Saúde (OMS), que tende a naturalizar a violência contra a mulher 

como perpetrada pelas próprias vítimas, visto que, no dia-a-dia acabam tolerando as atitudes 

dos homens quando eles fazem o uso da força física, reforçando e legitimando a condição de 

submissas. Com isso, a OMS considera as mulheres como cúmplices da violência e essa 

cumplicidade reforça a invisibilidade desse fenômeno, bem como a impunidade dos homens 

agressores (Krug et al. 2002). Essa perspectiva aparece em outros estudos desde a década de 

1990, que ora analisam a mulher tanto como cúmplice - reproduzindo padrões violentos -, 

quanto como vítima das agressões sofridas (Catarim, 2018).  

Bondavalli (2017), Catarim (2018), Parada (2014) e Silva (2017c) exemplificam sobre 

as abordagens de Chauí (1985) e Gregori (1993), que defendem a análise da violência contra a 

mulher enquanto produto da opressão patriarcal como um vitimismo, visto que, para essas 

autoras, essa perspectiva considera o posicionamento das mulheres frente aos atos machistas 

somente como mera reprodução do patriarcado. Ou seja, como se elas apenas reagissem de 

forma passiva ao que aprenderam dentro dessa estrutura social.  



80 
 

Na visão de Chauí (1985) e Gregori (1993), as mulheres não são alienadas em relação 

aos processos violentos aos quais estão submetidas, mas outrossim, tornam-se cúmplices da 

violência, à medida que, tendem a reproduzir os jogos de poder que são estabelecidos pelos 

homens ao invés de buscar combatê-los. Isso significa que, mesmo sendo socializadas para não 

terem liberdade, serem dependentes dos homens e terem a função de servir aos outros, as 

mulheres repassam esse sistema de opressões vividos para as outras, almejando o mesmo 

destino para suas semelhantes e não a transformação das condições de vida patriarcalistas.  

Santos e Martins (2020) também fazem uma afirmação problemática ao apontarem que 

delegar ao homem o papel de agressor e à mulher o de vítima, faz com que se coloque ambos 

em posições naturalizadas no que se refere à violência, como se somente os homens agredissem 

e as mulheres fossem agredidas. Segundo Fernandes e Junqueira (2021), pensando na dinâmica 

que assume os discursos de poder nessas situações, a mulher também pode ter uma postura 

agressiva contra os homens ou outras mulheres. Medrado e Méllo (2008) ressaltam que nos 

casos de violência contra a mulher é preciso um entendimento para além da dicotomia 

“agressor” versus “vítima”, buscando compreender os dispositivos de poder que constituem 

essa relação.  

Corroborando com essa perspectiva que se fundamenta pela análise de discurso de 

Foucault, Bandeira (2014), Catarim (2018) e Lima (2020b) salientam que as práticas violentas 

são maneiras de exercer as relações de poder produzindo determinados regimes de vida, com o 

intuito de delimitar os lugares, ações, práticas profissionais, sexuais, vestimentas ou decisões 

de outrem, de modo que, as mulheres acabam sendo as mais atingidas. Entretanto, elas também 

podem se utilizar da violência como instrumento de poder com a finalidade de submeter o corpo 

de outras mulheres aos padrões sociais, colocando em prática e reproduzindo os discursos de 

gênero.  

Para Porto (2016), essa análise não visa desresponsabilizar os homens autores de 

violência, mas, situar que, compreender, lidar e enfrentar esse fenômeno é algo que precisa ser 

pensado para além das características de um sujeito em si, levando em consideração a 

desconstrução das narrativas de verdade que legitimam e justificam os atos violentos. Segundo 

Pê et al. (2022), o conjunto de violações às quais as mulheres foram submetidas historicamente 

precisam ser levados em consideração, entretanto, esse fenômeno também atinge a saúde mental 

dos homens. Vigano e Laffin (2019) complementam que a cultura machista é igualmente 

maléfica aos homens, visto que, eles são cobrados para serem viris, agressivos, não 

demonstrarem emoções etc., tornando-os adoecidos por serem vetados de falarem sobre seus 



81 
 

sentimentos e angústias, além de terem que se comportar de maneira que, muitas vezes, não 

condiz com o que desejam. 

Catarim (2018) sinaliza sobre a fragilidade da concepção sobre a violência contra a 

mulher apontada por Chauí (1985), Gregori (1993) e fundamentada na análise de discurso 

foucaultiana, visto que, são colocadas no mesmo terreno de análise as violências sofridas pelas 

mulheres praticadas pelos homens e os atos violentos que as mulheres cometem, como se 

houvesse a equiparação entre essas situações. Além disso, Chauí (1985) e Gregori (1993) ao 

classificarem as vítimas de violência como cúmplices das agressões que sofrem, isso significa 

atribuir-lhes posições de concordância e possibilidade de escolha diante dessa condição. Fato 

esse, que não ocorre, à medida que, pensando nos processos de socialização atribuídos pelos 

papeis de gênero, até mesmo quando as mulheres se encorajam a denunciarem as práticas 

violentas, a maioria das vezes, são descredibilizadas ou culpabilizadas sob a justificativa de que 

foram violentadas por não serem adequadas aos padrões comportamentais de feminilidade.  

Complementando essa análise desenvolvida por Catarim (2018), é preciso destacar que 

a concepção sobre a mulher como cúmplice da violência apontada por Chauí (1985) e Gregori 

(1993), contribui para a manutenção dos atos violentos ao considerar que as próprias vítimas 

reproduzem relações patriarcais de poder, e, por isso as autoras praticamente defendem que as 

próprias mulheres são as culpadas pelas violências que sofrem. Essa compreensão resvala em 

um relativismo perigoso, ao defender que mulheres e homens estão em equiparação nas 

situações violentas. Essa análise misógina é uma consequência da lógica foucaultiana de poder, 

que considera as relações de poder como algo difuso e disperso entre os indivíduos como se 

todos tivessem as mesmas condições de exercer dominação uns sobre os outros.  

A partir disso, oculta-se que homens e mulheres estão sujeitos às ideologias capitalistas 

e patriarcais de forma diferenciada, em que muitas mulheres reproduzem e naturalizam a 

violência de gênero, por terem aprendido socialmente que a fuga da condição de obedientes e 

submissas deve ser punida, pois isso faz parte ideologicamente da função dos papeis sociais 

femininos que devem cumprir. Em contrapartida, os homens reproduzem a violência com outro 

propósito também apreendido das relações sociais, mas na condição de dominadores que detêm 

vários privilégios desde o nascimento que os permitem agir assim, fazendo com que não possam 

ser colocados nessas situações na condição de igualdade ou de vítimas tal como as mulheres. 

Assim, é preciso esclarecer que, por mais que não esteja contido nos homens em si as causas 

dos atos violentos, pois essas causas precisam ser buscadas na estrutura da sociedade capitalista 



82 
 

patriarcal, isso não significa que eles não devem ser responsabilizados pelas violências que 

cometem. 

É importante destacar que a posição misógina de Chauí (1985), Gregori (1993) e dos 

pressupostos foucaultianos nega um dado básico da realidade objetiva, ou seja, a quase 

exclusividade das agressões que ocorrem contra as mulheres expressas nos anuários estatísticos 

e nas mídias, para esta perspectiva é como se fosse somente um acaso. Além disso, de acordo 

com Catarim (2018), as consequências para cada caso também expressam majoritariamente a 

misoginia da sociedade, em que nas raras vezes que uma mulher agride um homem, ela recebe 

a penalização para este tipo de crime, enquanto o contrário não é verdadeiro, visto que, em 

muitas situações a violência masculina ainda é naturalizada e justificada inclusive nos tribunais. 

Ademais, sabe-se que os autores que utilizam a análise de poder foucaultiana, visam a 

tentativa de retirar a explicação da violência da centralidade da conduta individual do homem 

ou da mulher, com o objetivo de que a compreensão desse fenômeno seja centrada nos discursos 

que os sujeitos aprendem socialmente. No entanto, conforme já desenvolvido anteriormente, 

essa postura contribui para o não desvelamento da realidade, visto que não basta expor a 

existência de discursos e propor uma mudança comunicacional para transformar as relações 

sociais, se a base econômica/social que as sustentam é deixada irretocável.  

Pensando na base que sustenta as relações entre homens e mulheres, Alves (2019), Baêta 

e Neto (2016), Bandeira (2014), Cardoso (2020), Mariano (2020), Parada (2014), Rangel e 

Wenczenovicz (2016), Santos (2021) e Silva (2017c) ressaltam que não basta pensar no 

comportamento violento dos homens isolado das relações sociais, e sim, em termos estruturais. 

Para esses autores, a violência contra a mulher tende a estar presente em sociedades estruturadas 

pelo patriarcado, em que existem relações desiguais e hierarquizadas entre os gêneros, fazendo 

com que padrões sociais e institucionais legitimem a dominação masculina através dos valores, 

das leis, do sistema penal e por meio do próprio Estado.  

Cardoso (2020), Carvalho (2019), Fernandes e Junqueira (2021) e Mariano (2020) com 

base nos pressupostos de Saffioti (2001, 2009, 2015), afirmam que os privilégios e controle 

detidos pelos homens nas sociedades patriarcais faz com que assumam o poder de determinar 

e punir à maneira deles o que lhes apresenta como um desvio, recebendo legitimação social 

para tal. Conforme Saffioti (2015), a compreensão do sistema patriarcal e a categoria gênero 

contribuíram para salientar que o poderio masculino não tinha origem exclusiva pela 

desigualdade de classe, podendo se manifestar em todas as relações vivenciadas em sociedade. 



83 
 

Assim, na perspectiva Bondavalli (2017), baseada em Saffioti (1987, 2001, 2009), existe 

uma relação desigual de poder entre homens e mulheres, sendo que, as situações violentas não 

são algo consensual, e sim, ocorrem pelas ameaças e o medo causado pelos homens a fim de 

exercerem seu domínio. Segundo Silva (2017c), a sociedade patriarcal objetiva que se 

mantenham as relações de opressão, dominação e exploração para sua reprodução social, e, para 

isso, se utiliza da violência dos homens para conseguir exercer controle sobre as mulheres.  

Nesta lógica, é estabelecida uma relação de troca em que os homens são autorizados a 

violentar as mulheres - o que é socializado e reforçado ao longo de suas vidas -, e em troca 

recebem uma vida de privilégios proporcionada por quem eles dominam (Silva, 2017c). Para 

Catarim (2018) e Mariano (2020), Saffioti (1987, 2009) complexifica a compreensão da 

violência contra a mulher ao entender esse fenômeno pensando na função que cumpre de manter 

as hierarquias de gênero, se intensificando conforme existe a ameaça do poder masculino.  

Conforme o exposto, mais uma vez, a análise da violência contra a mulher se limita a 

localizar esse fenômeno como uma expressão do patriarcado, que é concebido como um sistema 

autônomo responsável por criar e desenvolver espontaneamente relações de opressão, 

dominação e exploração. É possível perceber que Saffioti assim como os autores que se baseiam 

em seus pressupostos, localizam os atos violentos nos papeis de gênero, nas relações de poder, 

no sistema patriarcal, menos na economia capitalista como aquela que rege todos esses 

fenômenos.  

A partir disso, pode-se notar que, se para compreender o debate geral da 

opressão/violência de gênero, o capitalismo é cada vez mais destituído como estrutura 

determinante das relações desiguais entre homens e mulheres, em relação a particularidade da 

violência contra a mulher é ainda mais distante uma análise desse fenômeno situado pela luta 

de classes. Assim, propostas tais como a do materialismo histórico-dialético, de superar o modo 

de produção capitalista, são cada vez mais substituídas por intervenções pontuais que não 

transformam em totalidade a desigualdade de gênero.  

Um exemplo dessas intervenções pontuais, está no que Nunes (2017), Rangel e 

Wenczenovicz (2016), Santos e Martins (2020), Silva (2010), Tokuda (2021) e Vigano e Laffin 

(2019) apontam com base nas formulações de Akotirene (2019), sobre o fato de que além das 

discriminações de gênero, outros marcadores sociais devem ser levados em consideração 

quando a vítima de violência é identificada. Isso se explica, pois a articulação com a raça, classe, 



84 
 

etnia, religião, idade etc., que se somatizam nas situações de preconceito e outras violações vão 

determinar quais vidas correm maior risco e precisam de diferentes proteções.  

Fernandes e Junqueira (2021) corroboram com essa perspectiva da interseccionalidade, 

salientando que a violência contra a mulher é produto da tentativa de manutenção e subjugação 

ao poder masculino, legitimado pelo modelo societário patriarcal, racista e classista, que 

objetiva estabelecer padrões atravessados pela intersecção dos marcadores sociais na 

socialização de homens e mulheres. “Sendo assim, interseccionalidade diz sobre as lutas das 

mulheres negras para tornar visível que diferentes categorias sociais, raça, gênero, etnia, 

sexualidade, entre outras, fazem parte do processo de subjetivação e são linhas que se 

entrecruzam nessa estrutura” (Tokuda, 2021, p. 39).  

Isso significa na visão de Fernandes e Junqueira (2021) e Mariano (2020) com base nos 

pressupostos de Akotirene (2019) e Crenshaw (2020), que as mulheres não podem ser 

consideradas como se fossem violentadas de forma universal, visto que, quando são negras por 

exemplo, também precisam lidar com situações de racismo associadas às violências de gênero. 

Santiago (2021) exemplifica sobre essa questão em seu estudo realizado na cidade de João 

Pessoa-PB, demonstrando que 66,6% das mulheres violentadas atendidas nos serviços de 

atenção básica eram negras.  

Para Silveira e Nardi (2015), esse dado é explicado pelo fato de as mulheres negras em 

sua maioria habitarem regiões com menos investimentos públicos de segurança, como por 

exemplo, em locais onde imperam o tráfico de drogas, o que demonstra um marcador de classe. 

Além disso, ainda hoje são reforçados preconceitos do período da escravidão em que as 

mulheres negras eram estupradas como uma forma de tortura e dominação, justificada por 

argumentos misóginos de que eram mais propícias à depravação devido às suas características 

corporais serem consideradas mais avantajadas. Com isso, Silveira e Nardi (2015) afirmam que 

sobre a mulher negra de modo geral, se somatizam opressões patriarcais, classistas e racistas 

que diferenciam suas camadas de vulnerabilidade à violência em relação às mulheres brancas.  

A partir disso, pode-se perceber que o objetivo da interseccionalidade sobre o debate da 

violência contra a mulher, é de fazer um mapeamento sobre quais vidas correm mais risco. Isso, 

por sua vez, pode implicar no reconhecimento de diferentes intervenções e acessos às políticas 

públicas protetivas a depender do lugar que a vítima mora, do quanto recebe a nível salarial, da 

cor da pele, da religião etc. Propostas nesse sentido, fragmentam as situações de violência e 

praticamente se resume a um conflito de quais pessoas terão uma, duas, três ou mais tipos de 



85 
 

proteções pelo Estado a depender dos marcadores que as deixam em maior situação de 

vulnerabilidade social. Com isso, não são pensadas soluções que possam combater em 

totalidade todos os tipos de violências que acometem a vida das mulheres, que, mesmo sofrendo 

diferentes opressões, todas elas deveriam possuir o direito de existir, vivenciar e experienciar a 

realidade concreta sem o medo constante de serem violentadas. 

Na visão de Catarim (2018), a análise dos discursos de poder de Foucault, a 

interseccionalidade e a perspectiva do patriarcado-racismo-capitalismo defendida por Saffioti 

em relação a violência contra a mulher, são abordagens feministas importantes que enfatizam 

os valores culturais no que se refere aos sistemas de opressões. Para essa autora, essas teorias 

contribuíram demasiadamente na crítica à modelos biologicistas, patológicos e psicologizantes, 

que buscam justificar os atos violentos pelas diferenças fisiológicas dos sexos macho e fêmea, 

pelo diagnóstico de algum transtorno psiquiátrico/de conduta ou pela identificação de fatores 

individuais de personalidade.  

Com isso, Catarim (2018) afirma que as categorias de análise formuladas por esses 

autores, auxiliam a refletir de forma mais aprofundada sobre as relações violentas, como por 

exemplo: se essas práticas não são causadas por uma anormalidade, distúrbios de ordem 

orgânica ou desajustes emocionais, então precisam serem pensadas não como se fossem 

incomuns, mas localizadas dentro do que se considera cotidiano, fazendo parte do dia-a-dia. É 

importante reconhecer que, embora as contribuições de Crenshaw, Foucault e Saffioti tenham 

sido fundamentais para abordar explicações da violência para além dos discursos biologicistas 

e patologizantes, há limites em suas abordagens. Nessas leituras, há a redução desse fenômeno 

como se fosse determinado por discursos/marcadores de poder ou pela cultura patriarcal.   

A partir disso, a base material/ideológica onde se encontra a causa da opressão de 

gênero, e, por sua vez, da violência contra a mulher foi ocultada, não permitindo compreender 

esses fenômenos em essência, ou seja, por uma explicação em termos de gênese que seja capaz 

de revelar como se deu o processo de constituição da desigualdade entre homens e mulheres e 

porque ela permanece até os dias atuais. Saffioti, precisamente, no início de suas investigações 

na década de 1960 sobre a posição ocupada pelas mulheres na sociedade e nas relações de 

produção, conseguiu localizar a maneira como o modo de produção capitalista se apropriou 

historicamente das relações patriarcais para dar continuidade aos sistemas de opressões, e, ao 

mesmo tempo, a partir disso extrair mais-valia.  



86 
 

No entanto, a autora, devido à sua postura teórica eclética, acabou abandonando os 

pressupostos marxistas para dar lugar a análises que fazem abstrações da realidade. Assim, é 

preciso que o debate das opressões e o lugar que ocupam nas relações de produção sejam 

retomados, pois somente assim será possível conceber de que modo a violência contra a mulher 

direta/indiretamente cumpre uma função na sociedade capitalista. Para isso, as discussões sobre 

biologia/cultura, relações de produção/reprodução e economia/ideologia precisam estar 

permeadas pela análise dialética, que permite compreender as interconexões entre ambas em 

constante movimento, contradição e transformação, o que é sustentado pela luta de classes que 

impulsiona as condições materiais de existência. 

Sobre as consequências causadas pelos atos violentos, Alves (2019), Gonçalves e 

Coelho (2008), Lima (2020b), Mariano (2020), Medeiros e Zanello (2018), Mota (2017), Santos 

e Moré (2011), Silva e Oliveira (2015) e Souza e Rezende (2018) afirmam que, muitas vezes, 

as mulheres violentadas não conseguem identificar algumas condições de adoecimento que 

aparecem e estão relacionadas às violências sofridas. Frequentemente, isso acontece ao 

apresentarem sintomas de ansiedade, depressão, estresse pós-traumático, isolamento social, 

insônia, desânimo, baixa autoestima, angústia, transtornos alimentares, choro constante, 

instabilidade de humor, sintomas psicóticos, uso abusivo de álcool e outras drogas etc.  

Os autores citados acima, pontuam que além dessas consequências, as mulheres vítimas 

de violência também possuem outros agravos em suas condições de vida, marcados por 

sintomas físicos e relacionados à saúde reprodutiva produzidos pelos atos violentos. A título de 

exemplo, estão as dores de cabeça, queda capilar, falta de apetite, problemas circulatórios, 

disfunções sexuais, sintomas ginecológicos, dores pélvicas, lesões, doenças psicossomáticas e 

sexualmente transmissíveis, gravidezes indesejadas e até mesmo tentativas de suicídio.  

Silva (2017c) sinaliza que a produção de dados relacionando a violência contra a mulher 

com esses conjuntos de sintomas mencionados, necessitam apresentar análises que não se 

reduzam a relações de causa e efeito. Nesses estudos, é frequente o uso de dados estatísticos e 

epidemiológicos que acabam relacionando estereótipos negativos com determinados perfis de 

vítimas, por exemplo, quando se relaciona diretamente a baixa escolaridade, a pobreza e 

algumas condições que afetam mais as mulheres, tais como o estresse, com patologias 

orgânicas/mentais sem contextualizar sobre a gênese e as causas desses resultados. Além disso, 

Mariano (2020) também aponta sobre o cuidado em não deixar a mulher violentada subjugada 

a diagnósticos patologizantes, fazendo com que se tenha como única proposta terapêutica o 

tratamento medicamentoso.   



87 
 

Um outro impacto na saúde mental de mulheres vítimas de violência apontado por 

Mariano (2020) e Santos e Moré (2011), refere-se aos prejuízos em seus postos de trabalho, 

apresentando dificuldades de concentração e ausência de vontade para exercerem as atividades 

demandadas pelos cargos que ocupam, o que impacta na qualidade produtiva devido às 

condições de adoecimento físicas e mentais. Com isso, é frequente a tendência das mulheres 

em faltar mais dias no trabalho, alterando a estabilidade de emprego e precisando de esforço 

maior para o cumprimento de tarefas e metas.  

Conforme Mota (2017), a opressão e violência experienciada pelas mulheres a partir dos 

papeis de gênero, também pode fazer com que sejam desenvolvidos inclusive transtornos 

mentais como uma expressão do enfrentamento dos processos opressores/violentos. Mas, Lima 

(2020b) salienta que, na maioria das vezes, os diagnósticos são rótulos evocados para silenciar 

as mulheres que sofreram violência, não validando suas dores, queixas e acusações sob a 

justificativa de que estão desestabilizadas emocionalmente.  

Carvalho (2019), Pedrosa e Spink (2011), Santos (2021) e Silva (2018) apontam que os 

efeitos da violência sexual são ainda mais danosos para a saúde da mulher podendo tornarem-

se prolongados e crônicos, visto que, se trata de uma violação do corpo e autonomia da vítima 

marcada por um acontecimento extremamente traumático. Faz-se mister também, destacar que 

pelo seu elevado número de casos, o estupro se apresenta como uma condição muito possível 

de acontecer com as mulheres fazendo com que o medo limite as decisões e o direito delas de 

ir e vir.  

Consequentemente, Alves (2019), Lima (2020b), Mota (2017), Silva (2017c) e Souza e 

Rezende (2018) afirmam que o conjunto de violências às quais estão submetidas as mulheres 

podem culminar em danos secundários, tais como a dificuldade em buscar acessar seus direitos 

e até mesmo a naturalização dos atos violentos, tendendo a se isolarem socialmente e se 

culpabilizar pelo episódio o qual foram submetidas. Além disso, essas autoras, salientam sobre 

o surgimento de efeitos negativos relacionados à autoimagem, insegurança e baixa auto-estima, 

pois as vítimas tendem a sentirem-se não desejadas, menosprezadas, vulneráveis e 

majoritariamente não conseguem confiar mais nos homens.  

Por fim, conforme apontam Oliveira e Scorsolini-Comin (2020) e Vigano e Laffin 

(2019) o movimento feminista foi responsável por denunciar as consequências da violência e 

chamar atenção para as relações desiguais/hierárquicas as quais as mulheres estavam 

submetidas. Com isso, houve avanços em relação a esse fenômeno, como por exemplo, o 



88 
 

aumento de pesquisas científicas sobre essa problemática, fazendo com que os atos violentos 

fossem mais contestados e menos aceitos na contemporaneidade.  

No entanto, vale pontuar que, grande parte das pesquisas ainda se centram na descrição 

e socialização das violências tendo pouca ou nenhuma menção sobre como esse fenômeno é 

internalizado psicologicamente por homens e mulheres a partir dos papeis de gênero. Há 

também, uma escassez de interpretações sobre as causas da violência dos homens para além da 

aparência fenomênica e descritiva, o que se pretende realizar na seção III desta pesquisa. A 

seguir, serão apresentadas algumas políticas públicas voltadas para a prevenção, atenção, 

assistência, combate e enfrentamento da violência contra a mulher, o que foi uma conquista 

histórica na garantia dos direitos assegurados às vítimas (Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020).   

 

1.2.3. Políticas Públicas de assistência e enfrentamento da violência contra a mulher  

A análise dos estudos revisados (artigos, dissertações e teses) evidencia que as políticas 

públicas voltadas ao enfretamento da violência contra a mulher ganharam centralidade a partir 

das pressões históricas dos movimentos feminista e operário. Essas mobilizações foram 

fundamentais para que o tema se tornasse foco de políticas sociais e deixasse de ser considerado 

algo pertencente somente à esfera privada da vida. Esse processo contribuiu para que as vítimas 

pudessem exercer sua cidadania e ter respaldo do Estado, com a finalidade de receberem 

informações, orientações, acolhimento e visualizarem saídas sobre o que fazer após a ocorrência 

de atos violentos (Alves, 2019; Bandeira, 2014; Baêta & Neto, 2016; Bondavalli, 2017; Bortoli, 

2020; Cardoso, 2020; Carvalho, 2019; Catarim, 2018; Coelho, 2015; Flores et al. 2021; 

Gonçalves & Coelho, 2008; Gonçalves, 2018; Guimarães & Pedroza, 2015; Mariano, 2020; 

Nunes, 2017; Porto, 2016; Santos, 2021; Silva, 2010; Silva, 2018; Soares, 2018; Vigano & 

Laffin, 2019).  

A busca pela garantia dos direitos humanos assegurados às mulheres enfrentou muitas 

barreiras, principalmente por parte de governos conservadores, mas foi um importante caminho 

trilhado na construção em direção a igualdade de gênero, contribuindo para a maior liberdade 

de expressão e diminuição de práticas violentas que atingiam a integridade física, moral e 

psíquica das vítimas (Baêta & Neto, 2016; Bandeira, 2014; Santos, 2021). Neste contexto, 

Coelho (2015), Porto (2016), Silva (2010) e Vigano & Laffin (2019) destacam que as políticas 

públicas sociais tiveram, então, a imprescindível função de adotar ações coletivas, medidas e 

recursos com a finalidade de atender as demandas da população, principalmente se tratando dos 



89 
 

grupos discriminados e vitimados por mecanismos estruturais de exclusão, e, dentre estes 

grupos estão as mulheres. 

Destarte, Bondavalli (2017), Cardoso (2020), Coelho (2015), Porto (2016), Silva 

(2010), Silva (2018), Vigano e Laffin (2019) partindo de uma perspectiva social democrata 

sobre a instituição Estatal, apontam que as políticas públicas são de competência do Estado e 

têm como objetivo atuar de forma reparatória frente às desigualdades acumuladas 

historicamente na sociedade. Com isso, visam garantir e ampliar o acesso à educação, trabalho, 

saúde, segurança, bens materiais e culturais, com vistas a consolidar a democracia e a justiça 

nas relações sociais. Dentre algumas conquistas promovidas para as mulheres e efetivadas por 

meio das políticas públicas, está o sufrágio feminino, o direito de estudar, trabalhar, a 

remuneração salarial mais próxima da dos homens, o direito ao divórcio, a tomada de decisões 

individuais quanto à gravidez e contracepção etc.  

No que se refere à violência contra a mulher, segundo Baêta e Neto (2016), Incerpe 

(2018), Porto (2016), Santos (2021) e Tokuda (2021), o enfrentamento dessa problemática 

passou por inúmeras discussões sobre os papeis desiguais de gênero, pela ocupação de espaços 

públicos e políticos pelas mulheres até a constituição de leis e estatutos. Os primeiros 

documentos a mencionar e discutir sobre a necessidade da igualdade de gênero nos âmbitos 

políticos, civis e culturais, independente de raça, cor, nacionalidade, idade, questões religiosas 

ou políticas, foram: a Declaração Universal de Direitos Humanos (1948), o Pacto internacional 

de Direitos Civis e Políticos (1966) e o Pacto internacional dos Direitos econômicos, sociais e 

culturais (1966).  

A partir disso, entre 1949 e 1962, foram formulados tratados com base na criação da 

Comissão de Status da Mulher realizada pela Organização das Nações Unidas (ONU), que 

defendia a igualdade, liberdade e exercício de direitos humanos da mesma maneira entre 

homens e mulheres sem qualquer distinção (Rangel & Wenczenovicz, 2016; Vigano & Laffin, 

2019). Já em 1970, Bandeira (2014), Cardoso (2020), Debert e Gregori (2008), Fernandes e 

Junqueira (2021), Nunes (2017), Porto (2016), Silva (2010) e Tokuda (2021) pontuam que a 

conceituação de gênero passou a ser pensada de forma mais abrangente por feministas 

americanas e inglesas, como um conceito chave para compreender as relações desiguais entre 

homens e mulheres situadas pela cultura patriarcal, buscando superar perspectivas biologicistas 

que centravam essa discussão na diferenciação dos sexos biológicos.  



90 
 

Em 1979, ficou reconhecida como Lei Internacional dos Direitos da Mulher, a 

Convenção para a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher – CEDAW 

(Convention on the Elimination of all forms of Discrimination Against Women). Essa 

convenção foi o primeiro tratado internacional que abordou especificamente os direitos das 

mulheres, reafirmando a obrigação dos Estados em garantir a eliminação de todas as formas de 

discriminação contra as mulheres a nível político, econômico, cultural, civil e social (Ferreira, 

2019b; Guimarães & Pedroza, 2015; Mariano, 2020; Nunes, 2017; Porto, 2016; Rangel & 

Wenczenovicz, 2016; Santos, 2021; Soares, 2018; Tokuda, 2021; Vigano & Laffin, 2019).  

Esse documento, então, foi adotado pela Assembleia Geral das Nações Unidas que 

buscava sancionar políticas para prevenir, punir e erradicar a violência de gênero, com o 

objetivo de alcançar a igualdade de direitos entre homens e mulheres (Ferreira, 2019b; 

Guimarães & Pedroza, 2015; Nunes, 2017; Porto, 2016; Rangel & Wenczenovicz, 2016; Santos, 

2021; Soares, 2018; Tokuda, 2021; Vigano & Laffin, 2019). A partir disso, várias sanções foram 

realizadas em nível mundial com essa finalidade, sendo o Brasil um país signatário das 

legislações e convenções internacionais (Guimarães & Pedroza, 2015; Medeiros & Zanello, 

2018; Rangel & Wenczenovicz, 2016).  

No contexto nacional, foi no ano de 1970, que a luta pelos direitos das mulheres e a 

busca pelo rompimento com as situações de violência passaram a se tornar prioridade na agenda 

pública. O objetivo era implementar serviços integrados de atendimento às vítimas nas áreas de 

assistência social, saúde, justiça, além de medidas preventivas no campo da educação, o que 

acabou não se concretizando de imediato (Souza & Sousa, 2015; Vigano & Laffin, 2019). No 

ano de 1981, foi criado no Rio de Janeiro-RJ, São Paulo-SP, Recife-PE e Porto Alegre-RS o 

SOS Mulher, um grupo formado por psicólogas, advogadas e outras profissionais que tinha por 

objetivo construir um espaço de escuta e acolhimento para as mulheres violentadas (Bandeira, 

2015; Gonçalves, 2018; Rangel & Wenczenovicz, 2016; Soares, 2018).  

Em 1984, o Brasil ratificou a Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de 

Discriminação contra a Mulher (CEDAW) e, no ano seguinte, foi implantado o Conselho 

Nacional dos Direitos da Mulher (CNDM), tendo como proposta defender que as vítimas de 

violência fossem ouvidas no Plenário Nacional. Já em 1988, a Constituição Federal foi 

considerada um documento imprescindível na garantia formal da igualdade entre homens e 

mulheres, estabelecendo em seu artigo 5º, I, que ambos são iguais perante a lei em seus direitos 

e obrigações em todas as áreas da vida social (Bondavalli, 2017; Bortoli, 2020; Cardoso, 2020; 

Coelho, 2015; Constituição da República Federativa do Brasil de 1988, 1988; Medeiros & 



91 
 

Zanello, 2018; Nunes, 2017; Porto, 2016; Rangel & Wenczenovicz, 2016; Santos, 2021; Silva, 

2010; Soares, 2018; Tokuda, 2021; Vigano & Laffin, 2019).  

Em 1993, a ONU reconheceu a violência contra a mulher como violação de direitos 

humanos, através da Declaração de Viena (Declaração sobre a Eliminação da Violência contra 

as Mulheres). Além disso, na década de 1994, foi um marco importante a criação da Convenção 

Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher – Convenção de 

Belém do Pará (Brasil, 1996), que teve por objetivo afirmar o compromisso público do Estado 

com a prevenção, enfrentamento e erradicação da violência contra a mulher (Alves, 2019; 

Bortoli, 2020; Carvalho, 2019; Coelho, 2015; Ferreira, 2019b; Gonçalves, 2018; Guimarães & 

Pedroza, 2015; Mariano, 2020; Nunes, 2017; Porto, 2016; Santos, 2021; Soares, 2018; Tokuda, 

2021; Vigano & Laffin, 2019).  

Também em 1994, ocorreu a Conferência Mundial sobre População e Desenvolvimento 

– realizada no Cairo e em 1995 a IV Conferência Mundial sobre a Mulher em Beijing. Ambas 

conferências, abordaram como pauta principal a necessidade de inclusão da categoria gênero 

para ampliar a concepção de violência. Também foi discutido sobre a participação dos homens 

como público-alvo das políticas públicas para a promoção da igualdade de gênero (Bortoli, 

2020; Gonçalves, 2018; Nunes, 2017; Soares, 2018).  

Em 2003, foi criada a Secretaria Especial de Políticas para as Mulheres (SPM), que teve 

por objetivo impulsionar e articular a institucionalização de ações e diretrizes através das 

políticas públicas, para promover o enfrentamento de todas as formas de violência contra as 

mulheres no Brasil. Antes de sua criação, as iniciativas de combate a esse grave problema de 

saúde pública se restringiam às capacitações profissionais e a criação dos serviços 

especializados para o encaminhamento dessa demanda (Bondavalli, 2017; Brasil, 2011; 

Catarim, 2018; Coelho, 2015; Ferreira, 2019b; Flores et al. 2021; Gonçalves, 2018; Incerpe, 

2018; Medeiros & Zanello, 2018; Nunes, 2017; Porto, 2016; Santos, 2021).   

Assim, a partir da Secretaria Especial de Políticas para as Mulheres (SPM), a rede de 

atendimento às mulheres vítimas de violência, passou então, a contar com serviços 

especializados e não especializados para atender esses casos. Dentre os serviços especializados 

na área jurídica, estão os Núcleos de Atendimento à Mulher, Defensorias da Mulher, Central de 

Atendimento à Mulher – Ligue 180, Posto de Atendimento Humanizado nos aeroportos, 

Promotorias da Mulher ou núcleos de gênero nos Ministérios Públicos, Delegacias 

Especializadas de Atendimento à Mulher (DEAMs) e os Juizados Especializados de Violência 



92 
 

Doméstica e Familiar (Incerpe, 2018; Mariano, 2020; Santiago, 2021; Secretaria de Políticas 

para as Mulheres, 2011). 

Nas unidades de saúde, há serviços específicos voltados para o atendimento dos casos 

de violência sexual e doméstica. Na assistência social, conta-se com os Centros Especializados 

de Assistência Social (CREAS), a Casa da Mulher Vítima de Violência e as Casas de 

Acolhimento Provisório. Ainda dentre os serviços especializados, estão as Ouvidorias, que se 

caracterizam pela oferta de escutas e acolhimentos com o objetivo de orientar sobre os direitos 

disponibilizados às mulheres (Incerpe, 2018; Mariano, 2020; Santiago, 2021; Secretaria de 

Políticas para as Mulheres, 2011). 

Outro serviço especializado, conforme Coelho (2015), Flores et al. (2021) e Gonçalves 

(2018), são os Centros de Referência e atendimento à Mulher (CRAMs) que possuem como 

objetivo fornecer informações sobre as instituições responsáveis pelo suporte, apoio, assistência 

e atendimento para cada caso particular de violência, garantindo acompanhamento e 

fortalecimento para que as mulheres possam levar adiante as denúncias das violações sofridas. 

Esse dispositivo, contribuiu para qualificar a articulação entre os serviços da rede primando 

pela política de intersetorialidade, além de oferecer atendimento psicológico, social, orientação 

e encaminhamento jurídico (Secretaria de Políticas para as Mulheres, 2011). 

Já os serviços não-especializados de atendimento à violência contra a mulher, incluem 

as escolas, universidades, os serviços de atenção básica do SUS, ambulatórios, hospitais gerais, 

prontos-socorros, os Centros de Referência de Assistência Social (CRAS), as delegacias 

comuns, defensorias públicas, a polícia militar e o ministério público (Incerpe, 2018; Mariano, 

2020; Santiago, 2021; Secretaria de Políticas para as Mulheres, 2011).  

Assim, após o surgimento da SPM, as ações passaram a ser integradas e ampliadas 

incluindo a criação de padrões e normas para os atendimentos, o apoio político a projetos 

educativos/culturais de prevenção dos atos violentos e o incentivo à constituição de redes de 

serviços (Brasil, 2011; Coelho, 2015; Ferreira, 2019b; Flores et al. 2021; Incerpe, 2018; 

Medeiros & Zanello, 2018; Nunes, 2017; Porto, 2016; Santos, 2021). A criação da rede de 

serviços ofertados para atender as vítimas foi consolidada pela Política Nacional de 

Enfrentamento à Violência contra as Mulheres (PNEVCM), que derivou do acordo entre 

governos municipais, estaduais e federal no planejamento de ações preventivas, de promoção 

da saúde, da assistência, de proteção e de combate às situações de violência contra a mulher, 

com vistas a garantir também atendimento humanizado e de qualidade (Brasil, 2011; Coelho, 



93 
 

2015; Flores et al. 2021; Gonçalves, 2018; Incerpe, 2018; Souza & Rezende, 2018; Souza & 

Sousa, 2015). 

A proposta da PNEVCM visou o desenvolvimento da intersetorialidade, que se 

caracteriza pela construção de atividades, projetos, discussões etc., articulados entre os setores 

da educação, assistência social, saúde, justiça e segurança pública. A ideia é que houvesse a 

participação das instituições, dos serviços governamentais, das organizações não 

governamentais (ONGs) e da comunidade na implementação de ações integradas, preventivas 

e na construção de políticas que garantissem os direitos humanos das mulheres, a assistência 

qualificada e a responsabilização dos homens agressores (Coelho, 2015; Flores et al. 2021; 

Gonçalves, 2018; Incerpe, 2018; Mariano, 2020; Nunes, 2017; Santos, 2021; Secretaria de 

Políticas para as Mulheres, 2011).   

No entanto, Flores et al. (2021), Gonçalves (2018), Incerpe (2018) e Nunes (2017) 

revelam que mesmo a intersetorialidade fazendo parte dos requisitos essenciais na demanda de 

atendimento às mulheres vítimas de violência, existe a dificuldade de execução da articulação 

e comunicação entre a rede de serviços. Como consequência, ocorre a elaboração de estratégias 

pontuais/isoladas realizadas, muitas vezes, pelo esforço individual dos profissionais que se 

preocupam com o enfrentamento dos atos violentos, fazendo com que se torne frágil o vínculo 

entre os setores. As justificativas para essa fragilidade, conforme esses autores, ocorrem em 

função da falta de capacitação, de comunicação entre a rede de serviços e devido às condições 

de sobrecarga de trabalho. Flores et al. (2021) pontuam que também a precarização das 

instituições públicas e a redução do papel do Estado no provimento de recursos, contribuem 

para a não consistência da articulação em rede.  

A partir disso, Medeiros e Zanello (2018), Porto (2016), Silva (2010), Silva (2018), 

Souza e Souza (2015) e Vigano e Laffin (2019) asseveram que mesmo com a intervenção Estatal 

na ampliação de direitos, na construção de documentos, legislações e aumento das políticas 

públicas para enfrentar e erradicar a violência contra a mulher, ainda se mantém alarmantes os 

índices de práticas violentas, não havendo garantias plenas de segurança para as vítimas. Além 

disso, de acordo com Coelho (2015), a criação dessas políticas foi motivada principalmente por 

interesses políticos visando as campanhas eleitorais e também devido à pressão internacional, 

e, não como algo que deveria ter prioridade na agenda brasileira.  

Complementando o que foi ressaltado pelos autores acima, é preciso ir além dessas 

análises e desvelar a natureza do Estado na sociedade capitalista, pois, somente assim, é 



94 
 

possível conceber o papel que as políticas públicas cumprem nessa sociedade. A partir disso, 

vale destacar, que os direitos assegurados aos indivíduos através das políticas públicas são 

concedidos de acordo com os limites estabelecidos pelos interesses das classes dominantes na 

ordem do capital. Isso significa que, esses direitos são expressões da luta de classes, em que 

são cedidos com certas limitações como uma forma de controlar a ameaça da continuidade da 

sociedade capitalista. Tal condição é legitimada e mediada pelo Estado que subordina as 

relações sociais às relações de produção, fazendo com que pequenas concessões sejam feitas 

quando existe a ameaça real sobre a manutenção do atual sistema econômico (Abreu, 2017).  

Dessa forma, pode-se afirmar que as políticas públicas não são constituídas 

espontaneamente pelo Estado, e sim, são o resultado da luta da classe trabalhadora pelo acesso 

à melhores condições de vida e por mais direitos garantidos e assegurados. No entanto, a 

construção dessas políticas é realizada dentro dos limites da democracia burguesa, em que são 

consolidadas desde que não façam apelo à emancipação humana e à superação da ordem social. 

Assim, o Estado não é um aparato universal, independente ou indiferente à base material e 

estrutural da sociedade de classes, mas outrossim, se configura como produto das relações de 

produção legitimando a lógica da propriedade privada e das relações de opressão/exploração 

(Paiva, 2015). 

A partir disso, de acordo com Lênin (1978), o aparelho estatal possui um caráter 

coercitivo/repressivo que obstrui as mobilizações da classe trabalhadora, com a finalidade de 

subordinar as lutas/pautas gerais dos indivíduos aos interesses da ordem do capital. Disso, pode-

se concluir que as políticas públicas funcionam como uma forma de minimizar os impactos das 

desigualdades sociais provocadas pelo próprio processo histórico de constituição do 

capitalismo. No entanto, elas não viabilizam uma melhora em totalidade das condições de vida 

por manter-se irretocável as relações de exploração próprias do modo de produção capitalista, 

que, por sua vez, necessita das desigualdades para sua autorreprodução e para a apropriação 

privada dos bens produzidos socialmente. Com isso, os direitos sociais vislumbrados nas 

políticas públicas são funcionais somente na esfera do direito formal, à medida que a forma de 

organização da sociedade capitalista não foi superada, permanecendo intacta a base material 

que impede as políticas públicas de serem verdadeiramente efetivadas na realidade objetiva.  

Nesse sentido, a oferta e, ao mesmo tempo, a não funcionalidade das políticas públicas 

pela via estatal é um projeto inerente à sociedade capitalista, não sendo possível superar 

plenamente essa contradição nesta ordem social. Isso se explica, ao menos por dois motivos, o 

primeiro refere-se ao fato de que a oferta de políticas somente nos limites das legislações 



95 
 

formais, estatutos, constituições etc., apresenta-se como uma “resposta paliativa” ao 

enfrentamento das desigualdades sociais, amortecendo a luta da classe trabalhadora. O segundo 

motivo é o de que a partir da não efetividade das políticas na realidade objetiva, defende-se a 

privatização de instituições e serviços públicos como solução para essa condição. Como 

consequência, cada vez mais é retirado o papel do Estado em prover recursos e investimentos 

para a execução de direitos assegurados, fazendo com que em prol da acumulação de capital 

seja impulsionado o projeto de privatização como alternativa fetichizada para superar a 

ineficácia das políticas públicas (Paiva, 2015).   

 Assim, em consonância com Andrade (2009), pode-se concluir que, embora as políticas 

públicas destinadas a proteger as mulheres represente um avanço fundamental, elas ainda 

carregam um caráter burguês e reformista, à medida que, protegem as mulheres somente na 

forma da lei sem romper com a sociedade capitalista patriarcal, que é a base material de 

sustentação dos sistemas de opressões, e, por sua vez, da violência. Dessa forma, a verdadeira 

efetivação dos direitos civis e políticos voltados às mulheres vítimas de violência, somente será 

possível quando as relações de opressão/exploração vinculadas à estrutura econômica e social 

capitalista forem completamente superadas.  

A necessidade da superação do Estado e da sociedade capitalista será retomada na 

análise a seguir, que aborda as intervenções nos serviços da área da saúde realizadas no 

atendimento às mulheres violentadas. As instituições de saúde integram a rede de atenção a essa 

demanda e foram as mais citadas na revisão de literatura, pois esse setor é o principal 

destinatário de encaminhamentos após a ocorrência dos crimes de violência. No entanto, será 

demonstrado que o atendimento ofertado às vítimas ainda é realizado com muitas limitações.   

 

1.2.4. A assistência e atenção aos casos de violência contra a mulher: intervenções na 

área da saúde 

A partir da análise das produções acadêmicas verificou-se que a institucionalização da 

atenção à saúde das mulheres em situação de violência se iniciou, no Brasil, a partir do 

lançamento do Programa de Assistência Integral à Saúde da Mulher (PAISM) em 1984, pelo 

Ministério da Saúde (Ministério da Saúde, 2004; Bandeira, 2014; Gonçalves, 2018). Esse 

programa representou um marco inicial nas políticas voltadas para o atendimento das mulheres 

na saúde pública, embora em sua fase inicial, estivesse centrado principalmente em ações 

ginecológicas e obstétricas, devido ao conservadorismo patriarcal fortemente enraizado na 



96 
 

sociedade, fazendo com que as práticas em saúde fossem atreladas majoritariamente ao aparato 

biológico e à esfera da saúde reprodutiva (Bandeira, 2014; Gonçalves, 2018; Ministério da 

Saúde, 2004).  

Faz-se relevante destacar que, como apontam Almeida et al. (2014) e Granja e Medrado 

(2009), foi com a Constituição Federal de 1988 que a saúde passou a ser reconhecida como um 

direito de todos e dever do Estado. A partir desse marco, em 1990, a violência de gênero 

começou a ser tratada como um grave problema de saúde pública, ganhando maior visibilidade 

diante do crescente número de traumas e mortes por ela provocados. Nesse processo, entre 1998 

e 2002, foram elaborados diversos documentos normativos para orientar a assistência às vítimas 

de violência. Dentre eles, destacam-se: a norma técnica de prevenção e tratamento dos agravos 

produzidos pela violência sexual contra mulheres e adolescentes; cartilha sobre direitos 

humanos e violência intrafamiliar; norma técnica com orientações para profilaxia de doenças 

sexualmente transmissíveis (DSTs), vírus da imunodeficiência humana - HIV (human 

immunodeficiency virus) e hepatites virais pós-exposição; caderno de atenção básica sobre 

violência intrafamiliar e recomendações para apoio psicossocial a vítimas de violência 

(Bandeira, 2014; Ministério da Saúde, 2012a).   

Um aspecto a ser observado, conforme apontam Bandeira (2014), Mota (2017) e 

Santiago (2021), é que os documentos normativos se concentravam majoritariamente na 

atenção aos atos de violência ocorridos no âmbito doméstico e intrafamiliar, fazendo com que 

somente as violências domésticas fossem notificadas às instâncias competentes. Contudo, a 

partir de 2003, com a criação da Lei n.º 10.778, a notificação compulsória de todos os casos de 

mulheres violentadas atendidas em serviços de saúde públicos ou privados tornou-se 

obrigatória. Assim, o atendimento às vítimas deveria ser realizado por todos os profissionais 

envolvidos com essa demanda, com o objetivo de possibilitar sua estimativa, investigação e a 

formulação de intervenções e estratégias de enfrentamento à essa problemática (Brasil, 2003; 

Mariano, 2020; Nunes, 2017). 

Nos textos analisados, foi possível identificar que para monitorar os casos de violência 

era preciso preencher a ficha de notificação de violência interpessoal e autoprovocada. Essa 

ficha tem por objetivo caracterizar o perfil dos atos violentos, das vítimas, dos agressores, bem 

como os fatores de risco e de proteção associados às práticas violentas, além de mapear as 

possíveis áreas de perigo. Ademais, conforme apontado nos estudos, essa ferramenta também 

auxiliou a monitorar os encaminhamentos à rede de atenção/proteção e a formular políticas 

públicas de prevenção e promoção da saúde das vítimas (Mariano, 2020; Ministério da Saúde, 

2012b).  



97 
 

No entanto, somente em 2011 com a publicação da Portaria n.º 104 do Ministério da 

Saúde sobre a nova lista de notificação compulsória, que começaram a aumentar as notificações 

dos estupros e agressões físicas contra as mulheres praticados por homens desconhecidos 

(Bandeira, 2014). Com a notoriedade significativa desses casos, foi estabelecida a Lei nº 

12.845/2013 conhecida como lei do minuto seguinte, que tornou obrigatório o atendimento 

emergencial e integral das vítimas de violência sexual pelos trabalhadores da saúde (Brasil, 

2013; Mariano, 2020; Santiago, 2021; Santos, 2021). Assim, Santos (2021) explicita sobre o 

que é de direito da vítima:  

O atendimento imediato, obrigatório em todos os hospitais integrantes da rede do SUS, 

compreende os seguintes serviços: I - diagnóstico e tratamento das lesões físicas no 

aparelho genital e nas demais áreas afetadas; II - amparo médico, psicológico e social 

imediatos; III - facilitação do registro da ocorrência e encaminhamento ao órgão de 

medicina legal e às delegacias especializadas com informações que possam ser úteis à 

identificação do agressor e à comprovação da violência sexual; IV - profilaxia da 

gravidez; V - profilaxia das Doenças Sexualmente Transmissíveis - DST; VI - coleta de 

material para realização do exame de HIV para posterior acompanhamento e terapia; 

VII - fornecimento de informações às vítimas sobre os direitos legais e sobre todos os 

serviços sanitários disponíveis (Santos, 2021, p. 73).  

Já em relação à oferta de atendimentos às mulheres nos níveis da atenção primária, 

secundária e terciária, foi em 2004, que a Secretaria Nacional de Saúde desenvolveu a Política 

Nacional de Atenção Integral à Saúde da Mulher (PNAISM), propondo diretrizes para a 

orientação, qualificação e humanização nos atendimentos prestados em todos os serviços de 

saúde (Ministério da Saúde, 2004; Santiago, 2021; Souza & Rezende, 2018). Foi a partir desse 

documento, que os papeis de gênero e os preconceitos passaram a ser considerados 

determinantes sociais no processo saúde-doença das mulheres, e, não mais os fatores biológicos 

(Almeida et al. 2014; Mota, 2017).  

Dentre as diretrizes da PNAISM, está prevista a orientação e capacitação dos 

profissionais na garantia da promoção, proteção e assistência à saúde das mulheres levando em 

consideração a perspectiva de gênero, os direitos humanos/sexuais reprodutivos, o contexto 

sociocultural e as singularidades de cada uma sem qualquer tipo de discriminação (Ministério 

da Saúde, 2004; Mota, 2017; Souza & Rezende, 2018). Além disso, as Unidades Básicas de 

Saúde (UBS) e as Estratégias de Saúde da Família (USF) tornaram-se serviços considerados 

como principais portas de entrada na atenção à mulher na rede de atendimento em saúde, com 



98 
 

assistência que deve ser garantida pelos profissionais da medicina, enfermagem e psicologia 

(Flores et al. 2021; Ministério da Saúde, 2004; Santiago, 2021).  

O trabalho realizado por esses profissionais envolve acolhimento, escuta, intervenções 

estabelecidas pela equipe, a realização de exames físicos, a interrupção de gravidez prevista em 

lei em casos de estupro e os encaminhamentos para a rede de serviços especializados (Bandeira, 

2014; Ministério da Saúde, 2004; Nunes, 2017; Souza & Sousa, 2015). No entanto, conforme 

Gonçalves (2018), Mariano (2020), Nunes (2017), Santos (2021) e Souza e Sousa (2015), 

existem desafios para a efetividade dessas ações, dentre os quais destacam-se: a recusa de 

profissionais para a realização de aborto seguro para as vítimas de violência e o atraso na 

entrega dos pedidos dos materiais e insumos para a realização dos testes anti-HIV. 

Somando-se a isso, há pouca oferta de capacitação continuada para qualificar os 

atendimentos, faltam espaços adequados para testagem anti-HIV, para o acolhimento da vítima, 

além de parcos recursos materiais e financeiros dificultando a manutenção e a 

operacionalização dos serviços de saúde que são custeados pelo Estado. Com o sucateamento 

das instituições de saúde e a falta de capacitação, uma das dificuldades apontadas pelos 

profissionais no atendimento refere-se à não-identificação dos atos violentos, a subnotificação 

e a negligência por não conseguirem atender com qualidade a demanda de violência contra a 

mulher (Bortoli, 2020; Granja & Medrado, 2009; Mariano, 2020; Pedrosa & Spink, 2011; 

Santiago, 2021; Santos, 2021; Souza & Sousa, 2015; Souza & Rezende, 2018). 

Isso dificulta a articulação para o planejamento de intervenções e a realização de 

encaminhamentos entre os serviços de saúde, e, entre estes e outros setores que compõem a 

rede de atenção, tais como a assistência social e a justiça (Bortoli, 2020; Granja & Medrado, 

2009; Mariano, 2020; Pedrosa & Spink, 2011; Santiago, 2021; Santos, 2021; Souza & Sousa, 

2015; Souza & Rezende, 2018). Conforme Mariano (2020), Medrado et al. (2011), Mota (2017) 

e Pedrosa e Spink (2011), é insuficiente a prevenção, atenção e tratamento dos casos de 

violência contra a mulher de maneira isolada, e, por isso, o atendimento intersetorial precisa 

estar presente nas práticas dos trabalhadores da saúde.  

Almeida et al. (2014), Granja e Medrado (2009) e Pedrosa e Spink (2011) mencionam 

que pelos serviços de saúde ainda não serem reconhecidos como porta de entrada para os casos 

de violência de gênero, a maioria dessas queixas centram-se em relatos de danos físicos. Nessa 

mesma direção, Souza e Rezende (2018) apontam que a maioria das mulheres violentadas não 

tem conhecimento de que as instituições de saúde podem acolher essa demanda. Na concepção 

de Almeida et al. (2014), Catarim (2018), Gonçalves (2018), Granja e Medrado (2009), Mota 

(2017) e Silva (2017c), isso leva à reflexão de que os serviços de saúde são concebidos para 



99 
 

ofertar apenas atendimentos centrados na doença e no comprometimento do corpo. Dessa 

forma, quando não há o relato explícito de violência ou de outras práticas violentas que não são 

físicas, existem dificuldades na identificação desse fenômeno.  

De acordo com Almeida et al. (2014), Granja e Medrado (2009), Mota (2017) e Pedrosa 

e Spink (2011), os profissionais da saúde tendem a se sentir mais preparados para identificar a 

violência sexual, que geralmente apresentam sintomas mais evidentes e contam com protocolos 

bem definidos de atendimento, como a profilaxia adequada, o encaminhamento da vítima para 

a realização do exame de corpo de delito no Instituto Médico Legal (IML) e o encaminhamento 

para os serviços de psicologia. Nessa direção, Almeida et al. (2014), Mariano (2020) e Medeiros 

e Zanello (2018) afirmam que lidar com as opressões de gênero é um desafio para os 

trabalhadores da área da saúde, pois tratam-se de situações que não se enquadram no modelo 

biomédico focado na biologia do corpo e no tecnicismo que estão acostumados aplicar em suas 

práticas.  

Para entender essas condições em totalidade, é fundamental destacar que, 

historicamente, as práticas em saúde foram concebidas como se fossem um conjunto 

sistematizado de conhecimentos e técnicas científicas isoladas da sociedade e de suas formas 

de organização econômicas e sociais. Considera-se que, se tratam de saberes focados nos fatores 

biológicos e baseados nas ciências naturais, que tomam o corpo humano em suas dimensões 

anatomofisiológicas como objeto em uma perspectiva neutra, tecnicista e a-histórica. No 

entanto, o desenvolvimento do campo e dos serviços em saúde estão ligados à atividade humana 

sobre a natureza, em que cumprem a função de recuperar o corpo com a finalidade de garantir 

a capacidade dos indivíduos de gerar valor e extração de mais-valia no mundo do trabalho. Na 

sociedade capitalista, a força de trabalho é uma mercadoria e, por isso, as práticas em saúde não 

tendem a conceber a vida humana em sua totalidade como objeto de estudo, mas, somente o 

corpo que necessita ser recuperado para continuar produzindo (Donnangelo & Pereira, 1979). 

Assim, ressalta-se que, na sociedade capitalista os serviços de saúde são um dos pilares 

que contribuem para a reprodução da força de trabalho, sendo que, para isso, é necessário corpos 

físicos biologicamente em condições de trabalhar e disciplinados ideologicamente para não 

contestar o trabalho e os valores do modo de produção capitalista. Nesse sentido, quando 

ocorreu a transição do feudalismo para o capitalismo, as práticas de saúde sofreram alterações 

com a finalidade de atender as necessidades dessa nova ordem social. Nesse processo, a área 

da saúde enquanto aparelho ideológico a serviço do Estado burguês tornou-se responsável a 

partir da profissão médica, por individualizar as vivências de adoecimento provocadas pela 

consolidação das normatizações da ordem capitalista (Gomes, 2006).  



100 
 

Além disso, os serviços de saúde e o trabalho desempenhado nessas instituições 

constituem uma das mediações na relação entre a universalidade (capitalismo/patriarcado) e a 

singularidade (subjetividade/personalidade). Ou seja, tratam-se de uma particularidade que 

expressa a universalidade e produzem repercussões sobre as singularidades das vítimas 

(subjetivação dos juízos de valores em relação à violência contra a mulher) (Oliveira, 2005; 

Pasqualini & Martins, 2015; Silva, 2009). Nesse sentido, mesmo as instituições de saúde sendo 

consideradas responsáveis pela forma como ocorrem os atendimentos aos casos de violência 

contra a mulher, seus profissionais não podem ser totalmente responsabilizados pelas 

negligências e revitimizações de violência que acontecem, pois acabam por reproduzir a forma 

como a sociedade concebe esse fenômeno.  

A partir disso, Almeida et al. (2014), Catarim (2018), Mariano (2020), Medeiros e 

Zanello (2018) e Silva (2017c) pontuam que existe uma tendência em compreender o 

sofrimento expressado pelas mulheres vítimas de violência como algo dramático, 

desqualificando suas condições e relatos. Isso contribui para atitudes preconceituosas nos 

atendimentos, o que é reproduzido pela sociedade e se expressa nas instituições de saúde como 

“fragilidades típicas de mulheres”. Como consequência, Medeiros e Zanello (2018) e Silva 

(2017c) ressaltam que ocorre a negligência com o que realmente produz os quadros de 

adoecimento, fazendo com que os sintomas apresentados sejam descontextualizados e as 

intervenções propostas sem foco nos atos violentos (Catarim, 2018; Granja & Medrado, 2009).  

Segundo Illich (1975), isso é produto do movimento da medicina de reduzir as condições 

de adoecimento dos indivíduos às explicações biologicistas/naturalizantes, fazendo com que 

historicamente se atribuísse causas estritamente essencialistas para problemas produzidos pelas 

contradições sociais do capitalismo, o que foi denominado de medicalização da vida.  

Almeida et al. (2014), Catarim (2018), Mota (2017), Santiago (2021), Silva e Oliveira 

(2015), Silva (2017c) e Souza e Rezende (2018) apontam que as mulheres geralmente procuram 

os serviços de saúde com queixas como insônia, isolamento, tristeza, baixa auto-estima, 

ansiedade, angústia, depressão, nervosismo, palpitações, problemas digestivos etc., que são 

produzidos devido às práticas violentas as quais foram submetidas. Ou seja, as vítimas de 

violência frequentemente procuram pelos atendimentos, mas não revelam os reais motivos para 

os profissionais que as atendem devido ao sentimento de medo, vergonha, culpa e até mesmo 

por ter dúvidas se foram realmente violentadas fazendo com que a medicalização seja a 

principal via de intervenção nesses casos.  

De acordo com Mota (2017) e Silva (2017c), a medicalização do sofrimento de mulheres 



101 
 

é uma prática cada vez mais recorrente, pois os diagnósticos se baseiam no modelo biomédico 

com foco nos sintomas biológicos e geralmente são tratados com ansiolíticos, 

benzodiazepínicos e psicotrópicos. Com isso, os medicamentos assumem o status de 

mercadoria nas demandas de violência contra a mulher tendo a função de se apresentar como 

uma “solução” a essa problemática, atendendo em dada medida as expectativas dos pacientes e 

dos profissionais na remissão de sintomas imediatos. Assim, ofusca-se as determinações do 

capital sobre os processos de adoecimento e contribui-se para a hegemonia da prática médica.  

Conforme Mota (2017), ainda que muitos profissionais da medicina levem em 

consideração os aspectos econômicos e sociais ao atenderem as queixas das mulheres, esses 

fatores são compreendidos como subordinados à dimensão biológica, o que contribui para a 

naturalização de problemas que são de ordem social e cultural. Silva (2017c) aponta que essa 

prática reverbera em tratamentos medicamentosos que não correspondem ao sofrimento 

experienciado pela mulher vítima de violência, apresentando uma solução que busca apenas 

contingenciar os sintomas que podem abalar o funcionamento social do indivíduo nas esferas 

da produção e reprodução da vida.  

Dessa forma, em uma sociedade que busca as causas das problemáticas da vida social 

em explicações redutíveis à biologia, acaba-se por adotar uma intervenção imediatista que 

transmite a ideologia de resolutividade das condições de adoecimento produzidas pelas 

desigualdades sociais. Este é o caso dos medicamentos, e, conforme Barros (1983), a indústria 

farmacêutica investe e obtém lucro através da prática médica, com a promessa de que a 

medicina apresente respostas às variadas expressões de adoecimento que possuem origem na 

estrutura de classes da sociedade. Nesse sentido, aumenta-se a cada ano os critérios diagnósticos 

que visam classificar os sujeitos e os tratamentos prescritos objetivam criar a necessidade de 

consumo dos medicamentos como método paliativo que atua sobre a remissão de sintomas, mas 

que não agem sobre as causas das condições de adoecimento e de sofrimento.  

Nesse processo, a mercadoria remédio assume o papel de dar conta das questões da vida 

coletiva, oferecendo soluções somente para contingenciar as expressões e formas de adoecer. 

Ao mesmo tempo, as medicações corroboram com a reprodução do capital, limitando a 

possibilidade de enfrentamento das determinações sociais do modo de produção capitalista que 

incidem sobre os adoecimentos biopsíquicos. “Em resumo, a função simbólica do medicamento 

pressupõe que a enfermidade seja considerada um fato orgânico, enfrentável através da 

mercadoria remédio, que é vista como o único modo cientificamente válido de se obter um valor 

altamente desejado (a saúde).” (Lefèvre, 1983, p. 501).  



102 
 

Para Almeida et al. (2014), Pedrosa e Spink (2011), Santos (2021) e Souza e Rezende 

(2018), a superação dessas problemáticas nos atendimentos da área da saúde, se faz com a 

construção de estratégias que apontem a importância de levar em consideração o contexto social 

e a singularidade dos indivíduos. Para isso, essas autoras consideram necessária a aproximação 

dos profissionais com os conflitos subentendidos nas queixas das mulheres vítimas de violência, 

o que pode ser feito por meio de normas técnicas, protocolos que orientem a atuação com esse 

público e a realização de capacitações.  

Segundo Pedrosa e Spink (2011) e Souza e Sousa (2015), as capacitações para o 

atendimento de mulheres violentadas são realizadas através de cursos e palestras ofertados pelas 

próprias instituições de saúde, no entanto essas ações se mostram insuficientes por serem 

pontuais e isoladas. Somado a isso, Pedrosa e Spink (2011), Santos (2021), Souza e Sousa 

(2015) e Souza e Rezende (2018) ressaltam que os cursos da área da saúde ainda carecem de 

uma formação que aborde de forma aprofundada as questões de gênero e sobre a violência 

contra a mulher. Esses autores defendem a necessidade da inclusão de disciplinas específicas 

que privilegiem essas temáticas com o objetivo de formar profissionais críticos e treinados para 

lidar com esse tipo de problema social.  

Almeida et al. (2014), Gonçalves (2018), Mariano (2020), Mota (2017), Pedrosa e Spink 

(2011), Santiago (2021), Santos (2021) e Souza e Rezende (2018) destacam que principalmente 

na graduação de medicina a abordagem dos temas relacionados a violência de gênero é feita de 

forma superficial ou inexiste. Isso repercute na falta de preparo para os atendimentos, na 

rejeição dessa demanda por não ser considerada doença, na oferta de tratamento reduzido às 

lesões corpóreas e o encaminhamento para os serviços de assistência social como uma forma 

de se “livrar” desses casos. Para Mota (2017), o encaminhamento representa majoritariamente 

a fragmentação do trabalho na área da saúde, que a partir da tendência ao conhecimento 

especializado reforça a hierarquia de práticas que deveriam ser compartilhadas. 

Almeida et al. (2014), Bandeira (2014), Gonçalves (2018), Mariano (2020), Mota 

(2017), Pedrosa e Spink (2011), Santos (2021), Silva e Oliveira (2015) e Souza e Rezende 

(2018) afirmam que a maioria dos trabalhadores da saúde não se sentem preparados para lidar 

com as mulheres violentadas. Isso significa que possuem dificuldades para oferecer escuta, 

atendimento qualificado e sentem-se constrangidos para preencher a ficha de notificação.  

Inclusive, conforme os autores acima citados, o despreparo é tamanho que há casos em 

que as vítimas sofrem revitimização, ou seja, são agredidas verbalmente e humilhadas pelos 

profissionais quando se recusam a falar a respeito da violência ou seguir os protocolos da área 

da saúde. Por isso, Mariano (2020) e Souza e Rezende (2018) asseveram que além da formação 



103 
 

para capacitar e melhorar o atendimento dessa demanda, é importante a construção de uma 

relação dialógica e respeitosa entre os profissionais e as mulheres violentadas. Isso contribui 

para o desenvolvimento de vínculos, de escuta sensível/atenta para lidar com os receios das 

mulheres e para o conhecimento da história de vida de cada paciente, com o intuito de identificar 

possíveis traumas, medos e outros padrões de comportamentos que possam silenciá-las.  

Ressalta-se que essas estratégias pontuadas pelos autores, por mais importantes que 

sejam, deslocam toda a responsabilidade pelo aperfeiçoamento do atendimento das mulheres 

violentas para os trabalhadores da saúde, o que é injusto e insuficiente no que se refere à essa 

demanda. Isso se explica, pelo fato de que as instituições de saúde compõem uma 

particularidade inscrita na universalidade geral da sociedade capitalista e são geridas e 

organizadas pelas formas de reprodução social do capital, que cumprem ao menos duas funções, 

a saber: de reproduzir a força de trabalho necessária para operar sobre os meios de produção, 

com a finalidade de obtenção de mais-valia. Já a segunda função, refere-se à reprodução dos 

valores ideológicos do capitalismo, que são baseados na lógica da propriedade privada e, por 

sua vez, se sustentam também no patriarcado.  

 E sobre o patriarcado, Izquierdo (1988) afirma que este é estrutural na sociedade 

capitalista, que necessita deste sistema sociocultural como uma estratégia das classes 

dominantes para produzir mais-valia. Por isso, as representações dos papeis de gênero são 

reproduzidas nas instituições sociais ideologicamente, que estando inscritas no capitalismo 

materializam e reproduzem os valores da classe burguesa. Assim, os serviços e as formações na 

área da saúde estando em sua maioria, inscritos na cultura patriarcal, acabam não priorizando a 

apropriação de conhecimentos aprofundados sobre as mulheres e toda a complexidade das 

relações sexistas que as afetam.  

Essa apropriação implicaria em conhecer em totalidade as relações estabelecidas entre 

a sociedade de classes, a divisão social/sexual do trabalho, o patriarcado e suas implicações 

sobre a vida das mulheres. No entanto, o que se tem observado na área da saúde, é que são 

ensinados conhecimentos redutíveis à biologia ou que consideram as condições dos seres 

humanos de forma fragmentada em fatores biológicos, psicológicos e sociais, como se estes 

não tivessem correspondência entre si e não fossem determinados pelas relações sociais de 

produção.  

De acordo com Almeida et al. (2014), Pedrosa e Spink (2011), Silva (2017c), Soares 

(2018) e Souza e Sousa (2015), apesar de a maioria dos casos atendidos nas instituições de 

saúde serem de agressões físicas e de violência sexual praticadas por homens desconhecidos, 



104 
 

geralmente os profissionais compreendem como práticas violentas contra as mulheres somente 

aquelas que ocorrem na unidade doméstica. Dessa forma, com a maior parte dos casos de 

assédios, violências morais, psicológicas e até mesmo em algumas situações de estupros os 

profissionais são negligentes nos atendimentos, culpabilizam a vítima e não estabelecem 

relações entre essas violações com o processo saúde-doença. Todo esse contexto, repercute 

negativamente no estabelecimento de vínculo e na adesão ao acompanhamento, gerando 

dificuldades na construção de uma relação de confiança, e, consequentemente, o não retorno da 

vítima à instituição.  

Almeida et al. (2014), Bandeira (2014), Catarim (2018), Mariano (2020), Medeiros e 

Zanello (2018), Pedrosa e Spink (2011), Santos (2021), Silva (2017c), e Souza e Rezende 

(2018) apontam que isso é muito frequente pelo fato de os atendimentos da demanda de saúde 

da mulher, ainda serem baseados nas construções sociais patriarcais resultando no julgamento 

da vítima de violência, tomando por base seus comportamentos, vestimentas etc.  

Os autores acima citados, asseveram que a problemática existente por trás da relação 

entre os trabalhadores da saúde e as mulheres vitimadas, consiste nas relações de saber-poder 

em que os profissionais se utilizam da legitimidade institucional e diagnóstica para impor seus 

valores pessoais aos indivíduos atendidos. Com isso, a subjetividade das vítimas é ignorada e o 

respeito e afeto que deveriam fazer parte das relações de cuidados, são substituídos por 

atendimentos mecânicos, opressores e sem vínculo, se configurando em violência institucional. 

Para Catarim (2018) e Mota (2017), isso demonstra que intervir sobre situações que envolvem 

violência ainda é um desafio para a área da saúde.  

Mais uma vez, os autores da revisão de literatura ligados às tendências pós-modernas, 

atribuem aos discursos de saber-poder as causas e motivos para o problema da reprodução dos 

valores patriarcais, que são reproduzidos nos atendimentos das mulheres violentadas. Essa 

perspectiva oculta que os serviços de saúde historicamente se tornaram uma das instituições de 

controle e domínio pelo Estado capitalista, onde são reforçadas as classificações hierárquicas 

dos papeis sociais de gênero nas práticas profissionais. Com base nisso, ao apreender as 

categorizações que norteiam as concepções sobre as condutas femininas e masculinas, os 

indivíduos tendem geralmente a não as contestar, pois essas relações sociais são apresentadas 

como se fossem naturais e fizessem parte do funcionamento e educação de toda ordem social.   

 Assim, os profissionais que atuam nos serviços de saúde quando negligenciam traçar 

intervenções sobre as condições que afetam o psiquismo das mulheres vítimas de violência, ou 

reverberam os padrões e valores machistas nos atendimentos dessa demanda não podem ser 



105 
 

isoladamente responsabilizados, por exemplo, por uma questão meramente de caráter ou de 

formação. Isso se explica, pois conforme já apontado ao longo desse tópico, os valores da 

sociedade burguesa (patriarcais) são reproduzidos na formação humana, acadêmica e na área 

da saúde, fazendo com que os profissionais educados e socializados com base nas relações de 

gênero sejam, muitas vezes, indiferentes, preconceituosos ou mesmo negligentes com as 

mulheres que sofreram violência.  

Conforme Almeida et al. (2014), Catarim (2018), Silva (2017c), Souza e Rezende 

(2018) e Tokuda (2021), nos serviços de saúde os psicólogos são considerados os profissionais 

mais capacitados para atender os casos de violência, a partir de práticas psicológicas alicerçadas 

na psicologia clínica tradicional. Nesse contexto, os atendimentos são majoritariamente 

voltados à promoção da autoestima e fortalecimento emocional das mulheres, com o objetivo 

de desenvolverem autonomia para lidarem com os impactos dos atos violentos, o que é 

considerado importante pelos autores na construção de novos sentidos à vida e do 

empoderamento diante das situações violentas.  

O empoderamento se caracteriza pelo desenvolvimento por parte do indivíduo de 

posicionamentos, ações e atitudes críticas aos mecanismos que sustentam o patriarcado, o 

machismo e a misoginia em busca de instrumentalizações que possibilitem lidar com a violência 

de gênero (Almeida et al. 2014; Silva, 2017c; Souza & Rezende, 2018). No entanto, Almeida 

et al. (2014), Incerpe (2018), Mota (2017) e Souza e Rezende (2018) reiteram que é preciso 

ampliar as estratégias interventivas junto à equipe do setor da saúde, que necessitam atender 

também os casos de ordem social instrumentalizando as vítimas sobre os aspectos sócio-

culturais que estão no cerne da violência contra a mulher.  

É preciso reiterar que o empoderamento tem como base uma perspectiva de 

transformação que corrobora com as estratégias de desresponsabilização da sociedade 

capitalista. Isso se explica, pelo fato de seus princípios se basearem na falsa ideia de que é 

possível ter poder para a tomada de decisões individualmente, fazendo com que o discurso 

individualista liberal seja reafirmado em situações que são de ordem coletiva. Assim, no caso 

da violência contra a mulher, propaga-se a noção de que as vítimas são responsáveis 

isoladamente por lidar com as consequências dos atos violentos, deslocando para o indivíduo o 

que é de responsabilidade das instituições e do Estado (Calado, 2020). 

Com isso, acaba-se contribuindo para o afastamento da obrigação do Estado em prover 

recursos para o funcionamento das políticas, programas sociais e instituições responsáveis pela 

assistência nos casos de violência. Além disso, o empoderamento contribui para a ocultação do 



106 
 

modo como a materialidade e a funcionalidade político-econômica determina os problemas da 

vida coletiva, responsabilizando o sujeito pelas opressões e violações produzidas pelo próprio 

capital (Calado, 2020). 

Ainda, no que se refere aos atendimentos psicológicos, Almeida et al. (2014), Silva 

(2017c) e Tokuda (2021) alertam para os riscos da “psicologização” e “individualização” da 

demanda de mulheres violentadas, o que trata-se da tendência de tomar questões de origem 

social/econômica como se fosse um transtorno psicológico ou problema de conduta, já que os 

encaminhamentos feitos para a psicologia, muitas vezes, são realizados com essa finalidade. 

Silva (2017c) e Souza e Rezende (2018) afirmam que isso pode fazer com que as vítimas 

entendam a violência como algo estritamente individual, tendo que resolver e lidar com toda a 

situação sozinhas, o que, por vezes, também recai na responsabilização pelos atos violentos. 

Além disso, merece atenção o fato de que, com frequência os serviços de psicologia recebem 

os encaminhamentos de forma tardia, o que contribui para o abandono do acompanhamento e 

dificulta a continuidade do cuidado necessário. 

Assim, Almeida et al. (2014), Mariano (2020), Pedrosa e Spink (2011) e Souza e 

Rezende (2018) pontuam sobre a necessidade de serem ofertados atendimentos psicológicos 

também aos trabalhadores da saúde, para que sintam-se acolhidos, fortalecidos e 

instrumentalizados a desenvolverem sensibilidade, empatia e manejo com as demandas de 

violência contra a mulher. Além disso, para que as ações em saúde se desenvolvam de forma 

mais qualificada, podem ser feitas supervisões e grupos reflexivos com discussões sobre gênero. 

Essas autoras ressaltam que, essas intervenções são importantes para a equipe de saúde 

desenvolver válvulas de escape nas situações de estresse, se preparar para atendimentos 

complexos e lidar com sentimentos de comoção, tristeza e impotência que também impactam 

negativamente nas práticas desenvolvidas. 

Complementando o que foi apontado pelas autoras, defende-se também que a formação 

na área da saúde em sua totalidade deve ser orientada para o conhecimento sobre o sistema 

sexo/gênero a partir da história situada pela luta de classes, sem desaparecer com a base material 

de sua constituição. Destarte, vale pontuar que, as propostas de capacitações, supervisões, 

grupos reflexivos etc., serão grandes avanços para discutir sobre os papeis de gênero e suas 

implicações sobre a violência contra a mulher com os profissionais dos serviços de saúde, tendo 

a finalidade de terem um conhecimento mais aprofundado sobre essa temática e, com isso, 

terem a oportunidade de aperfeiçoar as práxis relacionadas a essa demanda. No entanto, essas 

transformações a nível teórico somente não são suficientes para provocar mudanças efetivas na 



107 
 

realidade social, se faz necessário combater a ideologia burguesa patriarcal unindo a teoria e a 

prática materializando-as no atendimento em saúde.  

Almeida et al. (2014) propõem a investigação de programas, serviços, intervenções e 

tecnologias que possuem histórico de efetivação e eficácia em suas implementações, com o 

objetivo de que isso favoreça na consolidação do aumento de políticas públicas e estratégias de 

enfrentamento da violência na área da saúde. Já Incerpe (2018) afirma que os profissionais 

poderiam ser protagonistas nesse processo independente das políticas públicas serem efetivas 

ou não, pois isso contribui para mudanças em nível microssocial. 

Entretanto, as ações dos profissionais da saúde dependem do financiamento e recursos 

providos pelo Estado, não sendo possível cobrar qualificação profissional ou o aumento de 

políticas públicas quando o Estado burguês negligencia problemas básicos dos serviços. Esses 

problemas estão relacionados com as condições precárias de trabalho, a sobrecarga de funções, 

a alta demanda, a má remuneração, a falta de infra-estrutura, de recursos 

financeiros/instrumentais, a alta rotatividade e o número reduzido de profissionais. Esse 

contexto colabora para o adoecimento dos próprios trabalhadores, que para conseguirem 

trabalhar com práticas mais humanizadas, qualificadas e ampliadas precisam ter acesso a 

condições dignas de trabalho, aos conhecimentos produzidos historicamente pela humanidade 

e uma formação crítica sobre os fenômenos sociais. 

Dessa forma, Puccini e Cecílio (2004) defendem ser difícil fazer a defesa do que 

atualmente se denomina de práticas humanizadas em saúde – relacionadas aos atendimentos, 

procedimentos e tratamentos dignos, respeitosos e com qualidade em relação às demandas dos 

indivíduos. Isso se explica, pois essas práticas se caracterizam pela qualificação da prestação 

de serviços com base na lógica de ruptura com o modelo mercadológico, biomédico e tecnicista 

focando em intervenções que visem a dignidade humana acima do lucro.  

Bandeira e Azevedo (2014) afirmam que em uma sociedade de classes esse feito é 

praticamente impossível, visto que, no modo de produção capitalista o acesso às práticas de 

saúde com qualidade é majoritariamente uma mercadoria. Não à toa, o Estado brasileiro sob a 

justificativa da necessidade de reformas que visem possibilitar o restabelecimento financeiro 

da máquina estatal, reforça o controle da iniciativa privada sobre as instituições de saúde, 

negligenciando executar e gerir políticas sociais e econômicas que garantam o funcionamento 

desse setor.  



108 
 

De acordo com Rosado e Freitas (2020), a negligência com o funcionamento e a 

estrutura dos serviços públicos de saúde faz com que seja reforçada a ideologia de que esses 

serviços devem ser substituídos pelo contrato com os setores privados, sob a defesa que estes 

dispõem de maiores recursos financeiros e tecnológicos para investir no atendimento à saúde 

com qualidade. Com isso, a falta de recursos, de infra-estrutura, a precarização do trabalho e a 

defasagem salarial despontam como um projeto político que visa tornar a saúde um campo 

lucrativo, atendendo aos interesses dos planos privados de saúde, das empresas de 

medicamentos, dos hospitais e clínicas particulares etc.  

Faz-se mister pontuar, conforme Noronha, Lima e Machado (2012), que o Sistema 

Único de Saúde (SUS) contribuiu significativamente para a ampliação do acesso à saúde. É 

inegável seus avanços em termos de acessibilidade independentemente da complexidade, custo 

e natureza dos serviços, o que remete ao princípio da universalidade em todos os níveis de 

assistência. Há que se destacar ainda, que a integralidade foi um importante marco na 

articulação de ações preventivas/curativas e individuais/coletivas em todos os níveis de 

complexidade do sistema, integrando a prevenção e promoção da saúde na atenção básica com 

o diagnóstico, tratamento e reabilitação na atenção ambulatorial e hospitalar.  

No entanto, mesmo com esses avanços, os interesses da classe burguesa na sociedade 

capitalista subsumem o sistema de saúde, de modo que os serviços carecem de verbas para 

melhorias na qualificação do trabalho, para a oferta de capacitação e a contratação de maior 

número de profissionais para atender as demandas relacionadas à violência contra a mulher. 

Como consequência disso, as práticas são embasadas majoritariamente no modelo biomédico 

intraindividual e os atendimentos perdem a qualidade, fazendo com que essas condições tenham 

impactos sobre o trabalho dos servidores públicos com os usuários, e, ao mesmo tempo, 

contribuem para a reprodução social do capitalismo (Bandeira & Azevedo, 2014).  

Entretanto, concorda-se com Pires (2000), quando a autora faz a afirmação de que os 

serviços que atendem as mulheres, também podem se tornar espaços de potencialização do 

desenvolvimento humano e de acolhimento qualitativo das demandas relacionadas à violência. 

Isso implica não somente a capacitação profissional, o aumento do quadro de funcionários, a 

ampliação das instituições de saúde ou de políticas sociais, mas também a participação dos 

trabalhadores contra as ofensivas do capital em busca da valorização das condições de trabalho, 

principalmente nos serviços públicos. Além disso, há a necessidade de uma organização sindical 

que unifique toda a classe trabalhadora em busca da emancipação humana, com o objetivo de 

que as políticas públicas, os direitos humanos, políticos e sociais sejam realmente efetivados na 



109 
 

realidade concreta. Esse feito, somente será possível com a transição para outra ordem social 

que priorize a vida e a dignidade dos indivíduos em todas as suas dimensões acima do lucro.   

Assim, no próximo tópico será abordado sobre as intervenções do sistema 

judiciário/penal brasileiro em relação ao combate e enfrentamento dos casos de violência contra 

a mulher, conforme apresentado nos textos analisados. As instituições da área jurídica compõem 

a rede de apoio e foram também muito citadas na revisão de literatura, pois são responsáveis 

pela punição dos atos violentos, tendo a função de atuar em conjunto com as instituições de 

saúde na assistência ofertada às vítimas.  

 

1.2.5. As punições e o combate dos casos de violência contra a mulher: intervenções a 

partir do sistema penal brasileiro 

Neste tópico, foi discutido sobre o atendimento oferecido às mulheres vítimas de 

violência nas instituições jurídicas, com o objetivo de explicitar: as principais leis protetivas 

construídas historicamente para atender essa demanda, bem como o encaminhamento jurídico 

desses casos.  

De acordo com Bandeira (2014), foi a partir da década de 1980 que o movimento 

feminista passou a pressionar o Estado em relação ao descaso com as mulheres brasileiras 

vitimadas pela violência. Nesse contexto, Souza e Sousa (2015) relatam sobre a trajetória da 

criminalização desse fenômeno no Brasil, que passou por três momentos importantes, a saber: 

a criação das Delegacias da Mulher, dos Juizados Especiais e a implantação da Lei 11.340, que 

serão discutidos a seguir. 

O Brasil foi um país pioneiro na implantação das Delegacias Especializadas de 

Atendimento à Mulher (DEAMs) em 1985, modelo que posteriormente serviu de referência 

para a implementação em outros países da América Latina. Essa iniciativa contribuiu para dar 

maior visibilidade à violência contra a mulher como crime baseado nas relações de gênero, 

criando uma via para a denúncia e penalidade desses casos na forma da lei. Esses órgãos 

pertencem à Polícia Civil e possuem a finalidade de: ofertar atendimentos especializados às 

mulheres vítimas de violência; instaurar inquéritos e realizar os boletins de ocorrência; agilizar 

o julgamento desses crimes; encaminhar a vítima para a realização de exame de corpo de delito; 

fazer a coleta de depoimentos e executar outras medidas protetivas (Alves, 2019; Bandeira, 

2014; Bondavalli, 2017; Bortoli, 2020; Brasil 2010; Catarim, 2018; Coelho, 2015; Gonçalves, 

2018; Mariano, 2020; Rangel & Wenczenovicz, 2016; Soares, 2018; Souza & Sousa, 2015).   



110 
 

Essas instituições foram criadas para atender todos os casos de violência contra a 

mulher, no entanto devido à falta de profissionais e de capacitação, historicamente as denúncias 

priorizadas concentraram-se majoritariamente nas queixas de violência doméstica (Bandeira, 

2014; Debert & Gregori, 2008; Flores et al. 2021). Além das Delegacias da Mulher, foi 

estabelecida em 1995 a Lei 9.099/95, que instituiu os Juizados Especiais Criminais (JECRIMs) 

para o julgamento desses crimes (Bandeira, 2014; Bortoli, 2020; Catarim, 2018; Debert & 

Gregori, 2008; Mariano, 2020; Medrado & Méllo, 2008; Nunes, 2017; Santos, 2021; Soares, 

2018; Tokuda, 2021).  

Esta lei foi criada para julgar infrações penais de menor potencial ofensivo, 

estabelecendo a prioridade pela conciliação entre as partes e a aplicação de medidas 

socioeducativas, tais como a prestação de serviços comunitários ou outras penas não privativas 

de liberdade (Bandeira, 2014; Bortoli, 2020; Catarim, 2018; Debert & Gregori, 2008; Medrado 

& Méllo, 2008; Nunes, 2018; Santos, 2021; Soares, 2018; Tokuda, 2021). Vale ressaltar que, 

mesmo no texto desta lei não tendo nenhuma menção aos crimes de violência contra a mulher, 

esses casos acabaram sendo enquadrados, pois, naquela época eram considerados de menor 

gravidade. Isso resultava na aplicação de penas alternativas para os atos violentos, como por 

exemplo, o pagamento de multas ou cestas básicas pelo agressor, o que contribuía para a sua 

impunidade (Bortoli, 2020; Medrado & Méllo, 2008; Santos, 2021; Tokuda, 2021).  

Além disso, as vítimas que eram responsáveis por reconhecer se as agressões sofridas 

seriam criminalizadas, podendo retirar as queixas a qualquer momento, ainda que fossem 

ameaçadas com violências morais e psicológicas, que antes não eram enquadradas como atos 

violentos (Debert & Gregori, 2008). De acordo com Bandeira (2014), Catarim (2018), Debert 

e Gregori (2008), Ferreira (2019b), Gonçalves (2018), Medrado e Méllo (2008) e Soares (2018), 

a maioria dos processos julgados pelos JECRIMs (62%) eram sobre violência contra a mulher 

e devido às críticas recebidas por esses crimes serem considerados de menor potencial ofensivo, 

foi criado em novembro de 2004 o Projeto de Lei nº 4.559/04.  

Este projeto, contudo, foi formulado em 2001, ano em que o Estado brasileiro foi 

denunciado pela farmacêutica Maria da Penha Fernandes à Comissão Interamericana de 

Direitos Humanos pela omissão, banalização e negligência com seu caso, em que foi vítima de 

tentativa de assassinato duas vezes por seu ex-cônjuge. Este fato repercutiu no tratamento da 

violência contra a mulher como um crime específico baseado no preconceito de gênero, em que 

as vítimas são violentadas devido ao lugar de inferioridade e subordinação ocupado no processo 



111 
 

histórico de constituição da humanidade (Carvalho, 2019; Catarim, 2018; Coelho, 2015; 

Ferreira, 2019b; Gonçalves, 2018; Nunes, 2017; Silva, 2018; Soares, 2018). 

Assim, a partir deste projeto, foi criada a principal medida protetiva para as mulheres 

vítimas de violência, a Lei 11.340, conhecida como Lei Maria da Penha, promulgada em 07 

agosto de 2006. Esta foi também uma conquista histórica dos movimentos sociais ligados às 

pautas feministas, que criticavam a impunidade ou o cumprimento de penas alternativas pelos 

homens que cometiam agressões e violavam os direitos das mulheres (Alves, 2019; Bandeira, 

2014; Bondavalli, 2017; Bortoli, 2020; Brasil, 2006; Cardoso, 2020; Coelho, 2015; Debert & 

Gregori, 2008; Fernandes & Junqueira, 2021; Ferreira, 2019b; Gonçalves, 2018; Granja & 

Medrado, 2009; Guimarães & Pedroza, 2015; Lima, 2020b; Mariano, 2020; Medrado & Méllo, 

2008; Medrado, Lemos & Brasilino, 2011; Medeiros & Zanello, 2018; Mota, 2017; Nunes, 

2017; Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; Pê et al. 2022; Porto, 2016; Romagnoli, 2015; Silva 

& Oliveira, 2015; Soares, 2018; Souza & Rezende, 2018; Souza & Sousa, 2015; Tokuda, 2021).   

A referida lei foi criada com a pretensão de atuar não apenas no âmbito jurídico, mas 

em articulação com a segurança pública, a saúde, a assistência social e a educação visando a 

formulação de políticas públicas preventivas, de proteção e de punições da violência (Alves, 

2019; Bandeira, 2014; Bondavalli, 2017; Bortoli, 2020; Brasil, 2006; Cardoso, 2020; Coelho, 

2015; Debert & Gregori, 2008; Fernandes & Junqueira, 2021; Ferreira, 2019b; Gonçalves, 

2018; Granja & Medrado, 2009; Guimarães & Pedroza, 2015; Lima, 2020b; Mariano, 2020; 

Medrado & Méllo, 2008; Medrado, Lemos & Brasilino, 2011; Medeiros & Zanello, 2018; Mota, 

2017; Nunes, 2017; Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; Pê et al. 2022; Porto, 2016; 

Romagnoli, 2015; Silva & Oliveira, 2015; Soares, 2018; Souza & Rezende, 2018; Souza & 

Sousa, 2015; Tokuda, 2021).   

A nível preventivo, a Lei Maria da Penha prevê a inclusão da educação de gênero nos 

currículos escolares em todos os níveis de ensino e a criação de programas e campanhas de 

enfrentamento da violência por todas as instituições. Já no que se refere à proteção e assistência 

às vítimas, reafirmou a necessidade dos serviços de assistência social e de saúde, especialmente  

os centros de perícia médico-legal especializados no atendimento à mulher em situação de 

violência (Bondavalli, 2017; Bortoli, 2020; Brasil, 2006; Fernandes & Junqueira, 2021; 

Ferreira, 2019b; Granja & Medrado, 2009; Guimarães & Pedroza, 2015; Medrado & Méllo, 

2008; Medrado, Lemos & Brasilino, 2011; Medeiros & Zanello, 2018; Nunes, 2017; Oliveira 

& Scorsolini-Comin, 2020; Pê et al. 2022; Porto, 2016; Romagnoli, 2015; Silva & Oliveira, 

2015; Soares, 2018; Souza & Rezende, 2018; Souza & Sousa, 2015). 



112 
 

Por fim, foi responsável por criar mecanismos para coibir, punir e erradicar os atos 

violentos, sendo alguns destes: a ampliação do tempo de detenção de um para três anos; a 

proibição da aproximação do agressor da vítima, de sua família e das testemunhas através de 

medidas protetivas e o impedimento da retirada de acusação desses crimes (Bondavalli, 2017; 

Bortoli, 2020; Brasil, 2006; Fernandes & Junqueira, 2021; Ferreira, 2019b; Granja & Medrado, 

2009; Guimarães & Pedroza, 2015; Medrado & Méllo, 2008; Medrado, Lemos & Brasilino, 

2011; Medeiros & Zanello, 2018; Nunes, 2017; Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; Pê et al. 

2022; Porto, 2016; Romagnoli, 2015; Silva & Oliveira, 2015; Soares, 2018; Souza & Rezende, 

2018; Souza & Sousa, 2015).  

Além disso, está previsto a oferta de assistência, proteção e atendimento humanizado 

para as vítimas e seus familiares, o que deve ser feito por agentes públicos em contínua 

formação para lidar com essa demanda. Por fim, foi estipulado os tipos de violência 

enquadrados na lei que podem ocorrer de forma isolada ou associada, a saber: física, moral, 

psicológica, sexual e patrimonial (Alves, 2019; Baêta & Neto, 2016; Bandeira, 2014; 

Bondavalli, 2017; Brasil, 2006; Cardoso, 2020; Catarim, 2018; Granja & Medrado, 2009; 

Guimarães & Pedroza, 2015; Medeiros & Zanello, 2018; Medrado, Lemos & Brasilino, 2011; 

Nunes, 2017; Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; Pê et al. 2022; Romagnoli, 2015; Silva & 

Oliveira, 2015; Silva, 2018; Soares, 2018; Souza & Rezende, 2018; Souza & Sousa, 2015; 

Tokuda, 2021). 

Já os serviços assegurados, responsáveis pelo acolhimento das mulheres vitimadas são 

variados, e, cada qual desempenha um papel importante no encaminhamento individualizado 

dos casos. Por exemplo, a Central de Atendimento à Mulher orienta as vítimas sobre os serviços 

da rede de atenção e de denúncias, através de ligações gratuitas ao número 180 (Alves, 2019; 

Baêta & Neto, 2016; Bandeira, 2014; Bondavalli, 2017; Brasil, 2006; Cardoso, 2020; Catarim, 

2018; Granja & Medrado, 2009; Guimarães & Pedroza, 2015; Medeiros & Zanello, 2018; 

Medrado, Lemos & Brasilino, 2011; Nunes, 2017; Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; Pê et 

al. 2022; Romagnoli, 2015; Silva & Oliveira, 2015; Silva, 2018; Soares, 2018; Souza & 

Rezende, 2018; Souza & Sousa, 2015; Tokuda, 2021). 

Conforme citado anteriormente, as Delegacias da Mulher são responsáveis por apurar 

os fatos, investigar a situação de violência e realizar o indiciamento legal do agressor. Já os 

Juizados oferecem ações de cunho cível e criminal, contando com equipes das áreas 

psicossocial, jurídica e da saúde para prestar apoio às vítimas. As Defensorias da Mulher 

prestam orientação, assistência jurídica e encaminhamento às mulheres em situação de 



113 
 

violência e defendem àquelas que não possuem condições socioeconômicas para a contratação 

de advogado. Por fim, as Casas-Abrigo fornecem em caráter sigiloso e temporário uma estadia 

segura e atendimento integral às mulheres que estão correndo risco de vida (Baêta & Neto, 

2016; Bandeira, 2014; Brasil, 2006; Coelho, 2015; Flores et al. 2021; Granja & Medrado, 2009; 

Medeiros & Zanello, 2018; Medrado, Lemos & Brasilino, 2011; Nunes, 2017; Pê et al. 2022; 

Porto, 2016; Romagnoli, 2015; Souza & Rezende, 2018; Souza & Sousa, 2015). 

Vale ressaltar, que todas essas conquistas históricas, em especial a promulgação da Lei 

Maria da Penha foram imprescindíveis para ampliar a proteção e assistência às mulheres 

violentadas. No entanto, ainda hoje, tem sido um desafio a efetivação dessas medidas legais na 

realidade objetiva. Isso se deve, pelo fato de o aparato jurídico ser estruturado pelas relações de 

produção e pela lógica da propriedade privada na sociedade capitalista, fazendo com que a 

ordem jurídica defenda os direitos humanos e sociais do ponto de vista da lei formal burguesa, 

mas na realidade concreta se efetiva majoritariamente o que é de interesse das classes 

dominantes. Assim, a esfera do direito burguês não é definida por um conjunto de normas e leis 

elaboradas de forma imparcial/neutra e nem são universalmente aplicadas a todos os indivíduos 

(Pereira, 2019a).   

De acordo com Pereira (2019a), as normas jurídicas expressam em sua forma e conteúdo 

as relações sociais econômicas, políticas e ideológicas de classe que contribuem para a 

reprodução do modo de produção capitalista. Nesse sentido, o poder judiciário é uma instituição 

burguesa que atua de forma contraditória na sociedade, criminalizando condutas e movimentos 

que se manifestam em contraposição à ordem capitalista, e, ao mesmo tempo, é 

majoritariamente negligente com crimes que possam contribuir para a reprodução social do 

capitalismo. A título de exemplo, de modo geral, os crimes contra o patrimônio possuem penas 

mais significativas do que aqueles que atentam contra a dignidade humana, demonstrando o 

papel que o direito penal cumpre de colocar em primazia a acumulação capitalista e a proteção 

da propriedade privada em relação aos conflitos sociais provocados pela própria estrutura de 

organização da sociedade de classes.  

Dessa forma, Motta (2019) explicita que as leis não se efetivam em totalidade na 

realidade concreta, pois, o aparato jurídico é responsável por regulamentar e reproduzir as 

relações desiguais próprias do capitalismo tendo o Estado como intermediário desse processo, 

que se utiliza da violência legal para proteger e manter a reprodução do capital acima da justiça. 

A dominação de classe exercida nas instituições jurídicas não é explicitada de forma imediata 



114 
 

no nível da aparência, mas outrossim, é ocultada por trás da forma institucional neutra, 

impessoal e formal que o Estado e a ideologia jurídica assumem na sociedade.  

Assim, é preciso desvelar a função que o direito no Estado capitalista cumpre no 

mantimento da ordem social estruturada pelos valores do capitalismo, garantindo por meio das 

leis (ou pelo seu não cumprimento) a defesa da propriedade privada e o controle das classes 

dominadas para que não subvertam as relações sociais de produção e reprodução (Motta, 2019). 

A partir disso, compreende-se que, a serviço da sociedade capitalista, o sistema jurídico também 

assume um caráter patriarcal, o que faz com que as sanções punitivas relacionadas à violência 

contra a mulher sejam circunscritas nos limites do direito burguês. Esses limites, serão 

abordados a seguir, na continuidade das discussões sobre as intervenções jurídicas no que se 

refere a esses casos. 

Dada essa contextualização sobre os avanços em relação às propostas de assistência e 

erradicação da violência, Baêta e Neto (2016), Bandeira (2014), Coelho (2015), Granja e 

Medrado (2009), Medrado, Lemos e Brasilino (2011), Nunes (2017), Romagnoli (2015) e 

Santiago (2021) afirmam que a Lei Maria da Penha é considerada uma das leis mais avançadas 

no mundo no que se refere ao enfrentamento da violência contra a mulher. No entanto, Bortoli 

(2020), Carvalho (2019), Coelho (2015), Flores et al. (2021), Mariano (2020), Souza e Sousa 

(2015) e Tokuda (2021) afirmam que ainda existem desafios para a efetividade dos serviços 

regulamentados por essa legislação. Dentre esses desafios, estão: os parcos recursos de 

financiamento; nem sempre são contratados profissionais qualificados para lidar com a 

demanda de violência; faltam equipamentos necessários aos procedimentos de investigação e 

de acompanhamento dos casos; os espaços físicos para a escuta da vítima não são adequados e 

nem sigilosos.  

Somado a isso, Bandeira (2014), Bortoli (2020), Carvalho (2019), Debert e Gregori 

(2008), Mariano (2020), Porto (2016) e Soares (2018) ressaltam sobre a exigência de 

testemunhas e provas por parte de alguns policiais para registrar a violência, ainda que, pela lei 

a palavra da vítima é suficiente para o registro de queixa. Além disso, a alta demanda impede o 

desenvolvimento de um trabalho mais qualificado, há a falta de providências após a realização 

dos boletins de ocorrência e muitas denúncias não são encaminhadas ao Ministério Público 

devido ao agressor ser conhecido do grupo policial.  

Também cabe salientar, que a orientação institucional da Lei Maria da Penha - diferente 

das Delegacias da Mulher, foi feita com o intuito de criar mecanismos para coibir e enfrentar a 



115 
 

violência doméstica e familiar, sendo que os atos violentos praticados por homens 

desconhecidos não são enquadrados e julgados por esta legislação (Bandeira, 2014; Bortoli, 

2020; Debert & Gregori, 2008; Porto, 2016; Soares, 2018). Com isso, Medrado e Méllo (2008) 

questionam: 

Como será a atuação desses juizados na defesa dos direitos da mulher? Essa questão que 

merece atenção. É a mulher como sujeito de direitos ou são as formas esperadas no 

desempenho por homens e mulheres do script familiar que orientarão as decisões dos 

juízes? Qualquer resposta generalizante seria apressada, dada as diferenças que marcam 

o país e a atuação das diferentes esferas do sistema de justiça. Contudo, a nova lei está 

centrada na violência contra a mulher nas relações de conjugalidade e familiar, retirando 

do âmbito dessas instituições a violência impetrada contra as mulheres, pelo fato de ser 

mulher, nos espaços públicos, nas relações de trabalho, entre outras (Medrado & Méllo, 

2008, pp. 82-83).  

Segundo Debert e Gregori (2008), não se trata de deslegitimar o sofrimento, os direitos 

e as medidas protetivas que devem ser reconhecidos em relação aos casos de violência 

doméstica, ainda mais com a expansão da quantidade de dados que demonstram o lar como um 

dos maiores ambientes de risco e perigo para as mulheres. Mas, essas autoras pontuam que a 

violência contra a mulher e de gênero não pode ser reduzida à essas situações, o que acaba 

acontecendo quando a Lei Maria da Penha considera e prioriza somente o julgamento da 

violência doméstica como crime baseado na discriminação de gênero.  

Assim, Debert e Gregori (2008), Ferreira (2019b), Lima (2020b) e Soares (2018) 

defendem que igualmente as queixas de assédios, as práticas violentas morais, psicológicas, 

físicas, sexuais e patrimoniais ocorridas em espaços públicos e praticadas por homens 

desconhecidos sejam enquadradas e julgadas pela Lei Maria da Penha, tendo prioridade também 

no âmbito jurídico. Vale ressaltar, entretanto, que mesmo após a promulgação desta lei, os 

índices de práticas violentas seguem aumentando e a maioria dos casos não chegam às 

delegacias. Assim, para erradicar os atos violentos não é suficiente o enquadramento da 

violência contra a mulher entre desconhecidos na Lei Maria da Penha (Baêta & Neto, 2016; 

Granja & Medrado, 2009; Medrado, Lemos & Brasilino, 2011; Romagnoli, 2015; Santiago, 

2021; Tokuda, 2021).  

Conforme Santos (2021), existem outras leis que foram sancionadas para proteger todas 

as mulheres e ainda assim não são plenamente efetivas, como por exemplo a Lei Carolina 



116 
 

Dieckmann, nº 12.737/2012, que criminaliza a divulgação de conteúdo íntimo roubado de 

dispositivos informáticos, prevendo a notificação ao provedor para a remoção de imagens ou 

vídeos de ordem sexual. Também a Lei nº 13.718, de 24 de setembro de 2018 introduziu 

modificações no que se considera crimes contra a dignidade sexual, incluindo junto aos estupros 

a penalização contra a importunação sexual de qualquer natureza e a divulgação de cena de 

estupro nas redes sociais (Brasil, 2018). Assim, Santos (2021) considera que a recorrência da 

violência contra a mulher não se dá pela falta de normas, constituições ou pela sua não inclusão 

em determinadas leis, visto que já existem várias outras que visam a proteção de todas as 

vítimas. 

Coelho (2015) considera que a problemática em torno da não efetividade por completo 

das leis para as mulheres, reside no fato de não estarem claramente estabelecidas as 

competências de cada ente federado, fazendo com que não se tenha obrigações orçamentárias 

para implementar as propostas previstas, o que resulta na não prioridade da efetivação dessas 

leis pelos governos. Na visão de Debert e Gregori (2008), o problema central é que a defesa das 

mulheres pelo aparato jurídico existe na forma da lei e reverbera-se que deve ser efetivada, 

entretanto as vítimas de violência não recebem tratamento justo nas delegacias e tribunais, o 

que demonstra os limites das características democráticas e de cidadania da sociedade. 

Para Alves (2019), Baêta e Neto (2016), Medrado e Méllo (2008) e Romagnoli (2015), 

a centralização na pena e punição do agressor não garante a diminuição e o combate das 

violências, pois a reprodução dessa cultura jurídica não foca em ações e estratégias de 

prevenção, o que também está previsto em lei e é colocado em “segundo plano”. Baêta e Neto 

(2016), Medrado e Méllo (2008), Pê et al. (2022) e Romagnoli (2015) apontam que as medidas 

punitivas atuam apenas sobre as consequências da violência através da punição da liberdade, 

não compreendendo como esse fenômeno se configura e se estrutura na sociedade com a 

finalidade de evitar suas recorrências. Nesta direção, esses autores sinalizam que fica evidente 

a ineficácia do combate das práticas violentas somente pela via penal, apontando para a 

necessidade da efetivação do papel das outras instituições que devem atuar em conjunto com a 

esfera criminal.  

A partir disso, concorda-se com os autores da revisão de literatura que apontaram sobre 

o fato de que a inclusão da violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos na 

Lei Maria da Penha, ainda que seja considerada uma medida importante para a maior segurança, 

agilidade nos julgamentos e penalização mais severa, não é suficiente para findar os atos 

violentos na realidade objetiva. E, de fato, conforme pontuado por Debert e Gregori (2008), a 



117 
 

democracia, os direitos sociais e políticos assegurados na sociedade capitalista possuem limites 

reformistas, e, por isso não basta ampliar a atuação de outras instituições ou incluir pautas nas 

constituições, legislações e políticas públicas que protegem as mulheres na forma da lei.  

Isso se explica, pois de acordo com Pinheiro (2019), o Estado democrático de direito 

atua em essência não para garantir que os direitos humanos sejam de fato aplicados na prática, 

mas para oferecer uma resposta aos problemas sociais somente a nível da emancipação política. 

Com isso, objetiva-se que a estrutura desigual da ordem social que mantém a sociedade de 

classes não seja abalada, assim como, as ações revolucionárias contra o sistema capitalista 

também podem ser mais controladas. Dessa forma, em consonância com Marx, a emancipação 

humana em sua plenitude somente pode ser alcançada em uma sociedade em que a condição 

dos seres humanos não seja subjugada às relações alienadas e a necessidade de acúmulo de 

capital, o que efetivamente será possível apenas em uma sociedade sem classes onde os sujeitos 

serão humanamente diferentes, mas socialmente iguais.   

A título de exemplo sobre a fragilidade demonstrada pela legislação penal, estão os casos 

em que as mulheres são orientadas dentro da própria delegacia a não prestarem queixa (Baêta 

& Neto, 2016; Medrado & Méllo, 2008; Pê et al. 2022; Romagnoli, 2015). Segundo Bandeira 

(2014), Bortoli (2020), Carvalho (2019), Guimarães e Pedroza (2015), Mota (2017), Nunes 

(2017), Rangel e Wenczenovicz (2016), Romagnoli (2015) e Souza e Sousa (2015), de modo 

geral, os policiais ainda tentam convencer as mulheres a não denunciarem a violência sofrida e 

tratam os atos violentos como se fossem naturais e provocados, principalmente se tratando dos 

casos de estupro em que não conseguem conceber as razões dos ataques às vítimas.  

Conforme os autores acima citados, isso revela os posicionamentos machistas e 

baseados em relações de poder reproduzidos nas instituições jurídicas, em que os profissionais 

tendem também a julgar, culpabilizar, negar auxílio à vítima e, quando muito, atendem somente 

as ocorrências de agressões físicas. Além disso, Bandeira (2014), Gonçalves (2018) e Rangel e 

Wenczenovicz (2016) asseveram que são poucos os homens presos em flagrante e outros têm 

somente a prisão temporária decretada, fazendo com que as mulheres se sintam humilhadas, 

constrangidas, injustiçadas e desencorajadas para prosseguir com as denúncias.  

Assim, Santos (2021) reitera que não é somente no contexto do atendimento na saúde 

que ocorre a violência institucional contra as vítimas, também nas delegacias onde elas 

deveriam ser protegidas, são constantemente revitimizadas. Conforme Gonçalves (2018) e 

Souza e Sousa (2015), mesmo quando grupos policiais raramente se disponibilizam a 



118 
 

desenvolver atividades preventivas da violência pela via jurídica, eles apontam que a falta de 

profissionais, de capacitação, de recursos e de conhecimentos sobre o trabalho intersetorial são 

fatores impeditivos para adotar estratégias dessa natureza. Relatam ainda, que até mesmo a 

execução de medidas protetivas previstas em lei é negligenciada devido aos fatores acima 

mencionados.  

A partir do exposto, o machismo reproduzido nas delegacias geralmente é explicado por 

uma questão de poder, pela negligência em atender a demanda de violência contra a mulher ou 

devido à falta de conhecimentos e recursos para tal. No entanto, essas descrições raramente são 

acompanhadas de análises que interpretem como e por que tais práticas se consolidam e se 

reproduzem no interior das instituições. Com isso, concorda-se com Andrade (2010), que afirma 

que para compreender a gênese dessa problemática é preciso ir além dessas expressões da 

aparência fenomênica, revelando que o sistema de justiça criminal está inserido na estrutura do 

capitalismo patriarcal que o fundamenta e condiciona. Por isso, os papeis de gênero que 

representam o homem como ativo, forte, potente, viril, possuidor e a mulher como passiva, 

frágil, impotente, pacífica e objeto de desejo a ser possuído são reproduzidos pelas instituições 

jurídicas.   

Destarte, o sistema de justiça criminal ao expressar as relações de gênero contribui para 

a reprodução do capitalismo patriarcal e, por sua vez, faz com que a violência contra a mulher 

mesmo sendo crime, ainda seja uma prática considerada tolerável, pois replica a condição da 

mulher como ser submisso (objeto-coisificado), o que é naturalizado/necessário à sociedade 

capitalista e reproduzido por suas instituições (Andrade, 2010). Para Andrade (2010), isso 

explica em essência a negligência com os casos de violência contra a mulher, em especial 

quando praticadas por homens desconhecidos, em que a penalização é estabelecida 

majoritariamente de acordo com uma linha divisória que classifica as vítimas entre “honradas 

e desonradas”. 

As mulheres consideradas “honradas” são as que se adequam aos padrões morais e 

sexuais impostos pelo patriarcado, enquanto que as “desonradas” se posicionam criticamente 

em relação a esses padrões e são alvos maiores da negligência do sistema jurídico determinado 

pela ideologia patriarcal. Ainda que na forma da lei exige-se que os crimes de violência sejam 

punidos independente do comportamento da vítima, na realidade ainda é analisada a moral 

sexual, o recato e o pudor, sob a justificativa de que as mulheres podem ter provocado o agressor 

ao não corresponderem aos critérios de honra e reputação femininas. Isso faz com que cada vez 

mais a violência seja utilizada a serviço da reprodução da ordem social, em que a partir da 



119 
 

negligência da esfera punitiva, as vítimas sentem-se impotentes para confrontarem as relações 

capitalistas-patriarcais dominantes ou culpadas pelos atos violentos (Andrade, 2010).  

Vale pontuar que, além da Lei Maria da Penha, em 2015 foi criada a Lei 13.104 que 

introduziu o feminicídio no Código Penal Brasileiro, como uma forma de combater os crimes 

relacionados à violência de gênero que causam a morte de mulheres, levando em consideração 

características ligadas a um contexto de controle e poder que o diverge do homicídio (Alves, 

2019; Baêta & Neto, 2016; Bondavalli, 2017; Brasil, 2015; Gonçalves, 2018; Santiago, 2021; 

Santos, 2021). Para Baêta e Neto (2016) e Gonçalves (2018), a tipificação do feminicídio na 

forma da lei significa que as mulheres estão sendo mortas pelo menosprezo, discriminação e 

ódio dos homens que as consideram objetos de posse. Eles são estimulados pela impunidade e 

a indiferença da sociedade e do Estado, sendo que, suas atitudes possuem expressão máxima na 

violência sexual, tortura e mutilação associados ao assassinato.  

 Segundo Baêta e Neto (2016), a lei do feminicídio embora seja aplicada a todos os 

crimes que envolvem discriminação, dominação e violência de gênero direcionados à todas as 

mulheres com o objetivo de atribuir a esses casos maior rigor penal, ainda se trata de uma 

“solução” que tenta agir sobre as consequências e não sobre as causas e a prevenção da violência 

contra a mulher. Conforme Medrado e Méllo (2008), isso contribui para que as ações sejam 

voltadas novamente aos atos violentos que já ocorreram, intervindo igualmente apenas a partir 

do encarceramento e segue aumentando o risco de vida das vítimas mesmo com sua 

promulgação.  

Nesse processo, o homem autor dos atos violentos é privado de liberdade e depois da 

prisão geralmente não se responsabiliza e se conscientiza de suas atitudes, ou seja quando volta 

a viver em sociedade sua penalidade não promoveu uma “recuperação” ou “reeducação” como 

previsto, mas outrossim, tende a se converter no sentimento de vingança (Medrado & Méllo, 

2008; Porto, 2016). Debert e Gregori (2008) e Medrado e Méllo (2008) com base na tese 

foucaultiana sobre as prisões, afirmam que esses espaços são dispositivos de poder que visam 

produzir punição sobre os corpos encarcerados e não a transformação das condutas humanas 

(Foucault, 1987).  

Assim, para que haja uma mudança efetiva em relação ao comportamento violento dos 

homens, Fernandes e Junqueira (2021), Medrado e Méllo (2008), Oliveira e Scorsolini-Comin 

(2020), Porto (2016), Soares (2018) e Tokuda (2021) defendem que eles devem ser 

responsabilizados pela violência e não punidos, pois precisam ampliarem seus recursos para a 



120 
 

resolução de suas crises e conflitos. Com isso, esses autores apontam sobre a necessidade da 

desconstrução da identidade fixa de agressor, de modo que os homens possam reconhecer e 

exercer outras possibilidades de existência para além desse estigma (Foucault, 1987).  

É possível perceber uma visão romantizada por parte de alguns autores da revisão de 

literatura, sobretudo daqueles que se fundamentam nos pressupostos de Foucault (1987), por 

defenderem que um indivíduo pode deixar de ser violento quando se retira o seu rótulo de 

agressor. Compreende-se que essa seja uma limitação grotesca das abordagens pós-modernas, 

que acabam sempre sinalizando a necessidade de mudanças somente no plano linguístico. Ao 

não discutir sobre a gênese da violência em plano estrutural, essas vertentes acabam 

contribuindo para a continuidade da reprodução das condutas violentas quando 

desresponsabilizam os homens, já que os autores dessas perspectivas mesmo posicionando-se 

contra a punição dos atos violentos, não propõem nenhuma alternativa concreta que faça com 

que as práticas violentas possam ser realmente combatidas.    

Sabe-se que o sistema prisional é insuficiente para findar a violência contra a mulher, 

não só por ter como foco exclusivo a punição dos indivíduos, sem promover mudanças efetivas 

nas condutas humanas tal como formulado por Foucault (1987), mas pelo fato de essa 

instituição cumprir um papel de dominação de classe. Dessa forma, é preciso que a 

determinação social da seletividade punitiva do aparato jurídico seja transformada, ou seja, as 

condições econômicas e sociais da sociedade burguesa. Com isso, destaca-se que as legislações 

promulgadas para proteger as mulheres são conquistas importantes, entretanto, não ultrapassam 

os limites estabelecidos pela democracia burguesa, e, portanto, são soluções reformistas que 

não possibilitam transformações radicais pela via do direito penal (Pereira, 2019a).  

Assim, a partir do marxismo que é uma teoria fundamentalmente revolucionária, 

propõe-se ir além de propostas reformistas, da crítica à sociedade e ao direito, avançando em 

direção à defesa da revolução socialista, condição essa, que possibilitará uma concepção 

jurídica que não esteja mais alinhada aos interesses do mundo burguês. A partir disso, a 

transformação da ordem social dará lugar a relações emancipadas da alienação, das opressões 

e da exploração de determinados indivíduos sobre outros, e, ao serem estabelecidas essas 

mudanças na realidade concreta também as relações sociais tenderão a serem justas e 

igualitárias (Pereira, 2019a).  

Por fim, ao longo dessa exposição, foi possível compreender que os papeis de gênero e 

a violência contra a mulher fazem parte de relações sociais mais amplas, estruturadas a partir 



121 
 

da relação capital-trabalho e se materializam a partir de ideologias alinhadas aos valores da 

sociedade capitalista patriarcal, com o objetivo de sua reprodução social que ocorre sob bases 

alienantes. Dessa forma, a violência contra a mulher, assim como no passado, continua 

existindo ainda que nesta ordem social assuma novas configurações para a sua reverberação. 

Isso demonstra que, o Estado capitalista responsável por reger os serviços de saúde e o sistema 

jurídico que deveriam oferecer suporte, apoio e proteção às mulheres violentadas, são todos 

eles, na verdade, instituições que operam sob a lógica da desigualdade de gênero contribuindo 

para a manutenção do patriarcado, e, por sua vez do capitalismo que dele necessita para se 

autorreproduzir.  

Como consequência disso, foi demonstrado que as instituições de saúde e jurídicas em 

sua maioria reproduzem as opressões, negligências e injustiças cometidas contra as mulheres 

violentadas na própria ordem social. Por isso, o problema da violência contra a mulher não pode 

ser solucionado no seio da própria sociedade capitalista ou a partir de reformas dentro de seu 

sistema de organização. Nessa direção, esse fenômeno, assim como outras problemáticas da 

vida coletiva, somente pode ser combatido quando forem superadas as bases materiais que 

sustentam sua existência na realidade objetiva.  

Essas bases são estruturadas a partir da relação capital-trabalho, que para atender aos 

interesses da classe dominante tem sua expressão de forma alienada não só no plano da 

materialidade concreta, mas também assume uma forma subjetiva como ideologia burguesa. 

Assim, na seção II serão aprofundados os conceitos de alienação (forma objetiva) e de ideologia 

(forma subjetiva) provenientes da relação capital-trabalho, a fim de explicitar o papel que 

cumprem no modo de produção capitalista e suas relações com o patriarcado e a opressão de 

gênero, discussão essa, imprescindível para analisar o problema da violência contra a mulher 

para além da sua aparência fenomênica.      



122 
 

2. IDEOLOGIA, PATRIARCADO E OPRESSÃO/VIOLÊNCIA DE GÊNERO A 

PARTIR DO MATERIALISMO HISTÓRICO-DIALÉTICO: ELEMENTOS PARA 

ANALISAR A GÊNESE DA VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER 

Esta seção discutirá o papel que a ideologia assume e cumpre no modo de produção 

capitalista e suas relações com o patriarcado e a opressão/violência de gênero, a fim de entender 

a gênese da violência contra a mulher a partir dos pressupostos teórico-metodológicos do 

materialismo histórico-dialético clássico. As elaborações feitas objetivam apresentar a visão de 

ser humano e de mundo do referido método, bem como as categorias de análise que subsidiam 

essa compreensão para analisar o problema da opressão de gênero e seus desdobramentos sobre 

a particularidade da violência contra a mulher.  

Sendo assim, a seção foi organizada em dois tópicos, a saber: o primeiro apresentando 

o papel da ideologia na sociedade capitalista e sua relação com a violência e o patriarcado, 

analisados pelo método materialista histórico-dialético. Em seguida, o segundo tópico aborda a 

reprodução e socialização da opressão/violência de gênero (materialização da ideologia 

patriarcal). As elaborações feitas apresentam a reprodução da ideologia patriarcal e da divisão 

sexual do trabalho pela instituição familiar, que é a unidade de produção econômica da 

sociedade responsável pela manutenção do modo de produção capitalista. Ou seja, a família é 

a particularidade principal responsável pela mediação da relação entre capitalismo/patriarcado 

(universalidade) com as formas singulares de expressão do gênero e da violência contra a 

mulher internalizadas no psiquismo humano.    

 

2.1. Ideologia, Violência e Patriarcado  

O debate terá início com a apresentação do conceito de violência e, em seguida, essa 

compreensão será articulada à ideologia capitalista e ao patriarcado. A violência, segundo o 

“Novo dicionário da língua portuguesa” é definida como: “exercer violência sobre algo ou 

alguém; forçar; constranger; violar” (Figueiredo, 1913, p. 2073). Ampliando essa noção 

conceitual, é quase unânime que esse fenômeno se expressa para além das agressões físicas e 

se constitui como um produto das relações sociais, conforme explicitado pela Organização 

Mundial da Saúde (OMS), que o define como:  

[...] uso intencional da força física ou do poder real ou em ameaça, contra si próprio, 

contra outra pessoa, ou contra um grupo ou uma comunidade, que resulte ou tenha 



123 
 

qualquer possibilidade de resultar em lesão, morte, dano psicológico, deficiência de 

desenvolvimento ou privação (Krug, Dahlberg, Mercy, Zwi, & Lozano 2002, p. 5). 

Embora o conceito apresentado pela OMS amplia a expressão dos atos violentos para 

além da sua forma física, incluindo ameaças, danos psicológicos e o uso do poder que 

conformam as ações violentas, ele acaba por ocultar sua origem e natureza, além de manter 

limitações quanto à sua determinação e formas de enfrentamento. De acordo com Engels 

(1979b), concebe-se que as raízes da violência não se encontram nas condutas particulares de 

cada sujeito ou na política, mas no modo como a produção e reprodução da vida é organizada. 

Ou seja, seu uso é determinado a partir da lógica de exploração do trabalho, de onde derivam e 

se exigem as formas de violações necessárias à sua manutenção.  

Assim, segundo Tonet (2013), a violência é ineliminável no modo de produção 

capitalista, que a fomenta e dela necessita para continuar explorando o trabalho, e, por sua vez, 

extraindo o valor. Para isso, é preciso que sejam desenvolvidas formas ideológicas que 

justifiquem o uso da violência na realidade objetiva, ocultando a sua natureza e determinação 

que provém das relações de exploração e de opressão. Por isso, esse conceito será explicado a 

partir da alienação e da ideologia originadas a partir da relação capital-trabalho, buscando superar 

as lacunas de suas interpretações e analisá-lo em totalidade. 

 A partir disso, primeiramente é preciso conceituar que a ideologia no sentido marxista 

se trata de uma estratégia de classe que visa inverter, ocultar ou naturalizar a realidade concreta, 

mas que se apresenta de forma aparente como um conjunto de ideias, representações, doutrinas 

e interpretações a-históricas. Com isso, objetiva-se orientar os indivíduos na totalidade da vida 

coletiva para compreender as relações no mundo como se fossem naturais e imutáveis. A 

compreensão da ideologia em nível aparente, por sua vez, a abstrai de suas bases materialistas, 

da ação humana e das finalidades por trás da necessidade de seu uso, tratando-a como um ente 

superior e autônomo (Baldi, 2019).  

Segundo Lowy (1991), na sociedade de classes, a ideologia cumpre a função de 

reproduzir valores e concepções vinculados aos interesses das classes dominantes, com o 

objetivo de não alterar as estruturas, a legitimação e a reprodução da ordem social. Para 

compreender seu processo de concretização nas relações sociais, primeiramente é preciso 

entender sua base objetiva, qual seja: a alienação.  

Engels (1979a) afirma que a compreensão da alienação objetivada na sociedade 

capitalista necessita passar pelo entendimento da categoria trabalho, que se trata da atividade 



124 
 

vital criativa que permite o intercâmbio do ser social com outros indivíduos e a natureza, a fim 

de satisfazer as necessidades humanas. Quando este trabalho e seus respectivos produtos 

tornam-se alheios aos sujeitos que não se reconhecem como seus produtores e perdem a 

dimensão das finalidades do processo de trabalho, suas relações tornam-se reificadas, como se 

ocorressem entre objetos ou coisas e não entre produtores e em um processo ativo e intencional.   

 Essa condição promove a alienação caracterizada por quatro dimensões, a saber: a 

primeira ocorre na relação entre os seres humanos e a natureza, em que no trato com os 

instrumentos e objetos disponíveis para transformar a realidade objetiva, perde-se a dimensão 

de processo de trabalho, fazendo com que não haja o reconhecimento da atividade humana 

como fio condutor dos produtos do trabalho. Ou seja, no processo objetivo e externo da 

alienação, o trabalhador emprega sua força de trabalho, habilidades motoras e aptidões 

desenvolvidas sobre os objetos, mas estes não lhe pertencem e sim se transformam em 

mercadorias que circulam para ser vendidas e atender às necessidades de outrem (Garcia, 

2018a; Marx, 2004; Mészáros, 2006). 

Essa dinâmica se intensifica com a divisão social do trabalho, em que o desenvolvimento 

do trabalho manual e intelectual sofrem uma ruptura que afasta os indivíduos da compreensão 

de seu fazer instrumental em relação com a subjetivação desse processo, fazendo com que não 

se reconheçam como produtores dos bens materiais e culturais da humanidade, e, nisso, consiste 

o gérmen objetivo da ideologia (Garcia, 2018a; Marx, 2004; Mészáros, 2006).  

(A alienação do trabalhador no seu objeto exprime-se, segundo as leis nacional- 

econômicas, em modo tal que, quanto mais o trabalhador produz, tanto menos tem para 

consumir; em que, quanto mais valores ele cria, tanto mais sem valor (wertloser) e 

indigno se torna; em que, quanto mais formado o seu produto, mais deformado o 

trabalhador; em que, quanto mais civilizado o seu objeto, tanto mais bárbaro o 

trabalhador; em que quanto mais potente (mächtiger) o trabalho, tanto mais impotente 

(ohnmächtiger) o trabalhador; em que, quanto mais espiritualmente rico o trabalho, 

tanto mais sem espírito (geistloser) e servo da natureza se torna o trabalhador.) (Marx, 

2015, p. 307). 

A segunda dimensão da alienação acontece por intermédio da própria atividade 

produtiva, em que o trabalhador perde a dimensão de como se produz o trabalho, o seu ritmo, 

com que meios, fazendo com que em última instância, haja a perda de seu próprio corpo 

orgânico e inorgânico. Com isso, o dispêndio de força de trabalho que deveria se converter em 



125 
 

realização pessoal, processo criativo e dotado de sentido, no capitalismo torna-se uma coação, 

um trabalho forçado redutível a satisfazer necessidades de ordem orgânica – comer, beber, 

vestir-se, abrigar-se. Ou seja, sua finalidade em última instância no modo de produção 

capitalista, converte-se no recebimento de um salário para a subsistência humana (Garcia, 

2018a; Marx, 2015; Mészáros, 2006).  

A terceira apresenta-se pelo estranhamento do indivíduo enquanto gênero humano e se 

interliga com as duas anteriores, ou seja, os sujeitos não tendo dimensão de suas implicações 

sobre os objetos e atividade produtiva, não se apropriam e não reconhecem suas experiências 

particulares em relação com a história da humanidade. Essa condição fragmenta e isola as 

pessoas em suas vidas privadas, com vistas a perseguir objetivos limitados e individualistas 

(Garcia, 2018a; Marx, 2015; Mészáros, 2006).  

 Por fim, a quarta e última dimensão da alienação aparece em relação aos outros seres 

humanos, pois se relacionando de maneira estranhada com os produtos de seu trabalho, 

atividade produtiva e como membro do gênero humano, os sujeitos também se confrontam com 

os outros indivíduos de seu contexto considerando o outro como seu concorrente nas esferas da 

vida social e não como aliados. Assim, pode-se constatar que a alienação se configura como um 

processo objetivo gestado pelas relações sociais de produção e reprodução da vida, em que no 

desenvolvimento das estratégias de exploração da sociedade capitalista, o trabalho enquanto 

atividade fundante da condição humanizadora torna-se controlado e expropriado do sujeito, 

fazendo com que os produtos e processos efetivados tornem-se alheios ao seu próprio produtor 

(Garcia, 2018a).  

As duas primeiras dimensões da alienação (em relação aos produtos do trabalho e à 

própria atividade de trabalho mesma) determinam as segundas: a alienação de si e do gênero 

humano. Isso faz com que as pessoas ao entrarem em contato com o conjunto de valores, regras 

e normas sociais alienantes, não consigam majoritariamente reconhecer, discernir e desvelar as 

mediações e conteúdos de suas objetivações, assim como a motivação para sua apropriação, 

reproduzindo-os sem criticidade ou contestação (Netto, 1981). 

Alcântara (2014) – com base nas formulações de Georg Lukács (1885-1971), afirma 

então que a alienação se fundamenta pela produção material da vida, ou seja, o trabalho alienado 

com base no valor de troca, mas dela também se deriva seu desdobramento na esfera da 

reprodução social conformando-se na sociabilidade e individuação. Assim, das alienações 

exteriorizadas na socialização das relações capitalistas (nível universal), se extrai seu 



126 
 

subproduto em nível singular (subjetividade alienada). Eis o núcleo explicativo da ideologia, 

que congrega os processos de alienação em sua forma subjetivada.  

Entendendo a natureza da ideologia em seu sentido marxiano, Iasi (2017) e Maia (2018) 

a concebem como um mecanismo que opera para a justificação e naturalização das relações 

sociais existentes, não se revelando na sociedade enquanto instrumento de controle e dominação 

de classe. Ao contrário disso, é necessário à classe dominante burguesa, que as ideologias se 

apresentem sob uma roupagem de interesse geral ou autônomo, que na verdade é particular da 

burguesia capitalista. Esse processo foi discutido por Marx e Engels (2007), como uma 

necessidade da classe dominante de socializar suas formas de pensamento como se fossem as 

únicas válidas, apresentando-se como constituídas na história da humanidade, sem revelar as 

condições materiais e a práxis humana que possibilitou o movimento da sua reprodução. Assim, 

a ideologia assume a forma de conceitos produzidos por um pensamento ou sujeitos abstratos 

que os representam, ou seja, como autores e pensadores destituídos de intenções.  

Apresenta-se uma determinada sociedade (a burguesa) como se fosse “a” sociedade; 

uma forma particular de produzir bens (a forma mercantil capitalista) como “a” 

economia; uma forma particular de família (a família mononuclear burguesa) como “a” 

família; uma forma particular de Estado, Estado burguês, como uma hipotética esfera 

ético-política universal, cuja substância são os interesses particulares que constituem a 

sociedade civil burguesa. No quadro de uma ideologia, os valores são sempre 

apresentados como universais; precisa ser assim apresentado, mas o que determina sua 

universalidade não é a validade ou coerência em si mesma deste ou daquele valor, mas 

da relação concreta da qual ele se origina. Não é possível o fenômeno ideológico sem a 

cisão entre o interesse particular e o genérico, mas essa cisão é, como vimos, 

historicamente determinada e se funda numa particular divisão social do trabalho. [...] 

Os interesses burgueses e os valores que a eles correspondem são “universais” porque 

as relações sociais de produção burguesas são universalmente determinantes (Iasi, 2017, 

pp. 109-110). 

A dominação ideológica da classe dominante, fundada pela divisão social do trabalho, 

não pode explicitar sua força material e imaterial. Por isso, necessita de um aparato que seja 

capaz de efetivar seus interesses sob a roupagem de interesse de todos, o que se concretiza na 

esfera política por meio do Estado – pois, do contrário, teria como consequência uma série de 

atos contestadores de enfrentamento e ruptura com a ordem social. “Como o Estado nasceu da 

necessidade de conter o antagonismo das classes, e como, ao mesmo tempo, nasceu em meio 



127 
 

ao conflito delas, é, por regra geral, o Estado da classe mais poderosa, da classe 

economicamente dominante” (Engels, 1985, pp. 193-194).  

Assim, o Estado se apresenta como uma estrutura estranha aos sujeitos e submete a 

sociedade como um todo ao seu controle por meio da violência, a fim de impor a ordem social 

capitalista, sendo retratado como uma ação necessária e justa para o “bom” funcionamento da 

sociedade (Marx & Engels, 2007). No entanto, o Estado e a classe burguesa, por si só, não são 

suficientes para assegurar as relações da ordem social. Eles também precisam contar com os 

mecanismos coercitivos e os aparelhos ideológicos que auxiliam nesse processo de dominação. 

Os mecanismos coercitivos e repressivos são as forças armadas, o exército, a polícia etc., que 

atuam por meio da violência e uso da força; já os aparelhos ideológicos são as instituições que 

possuem atuação por meio do convencimento, tais como a política, a religião, a educação, a 

cultura, os meios de comunicação, a família, a ciência, dentre outros (Mészáros, 1996; Vaisman, 

2010).  

Estes mecanismos e instituições são responsáveis por ocultar a ideologia burguesa por 

meio de distorções sistemáticas que assumem um caráter objetivo, sendo apresentadas sob o 

prisma de “normalidade” ou “imparcialidade e saber neutro”. A título de exemplo, há o caso da 

ciência que reverbera seus conteúdos como universais e absolutos, mesmo sendo parciais ou 

mesmo falsos em algumas circunstâncias, e, portanto, passíveis de contestação. Assim, o 

Estado, as instituições sociais e o conhecimento científico reproduzem – de forma parcial ou 

total as ideologias da classe dominante (Mészáros, 1996; Vaisman, 2010).  

As ideias da classe dominante são, em cada época, as ideias dominantes, isto é, a classe 

que é a força material dominante da sociedade é, ao mesmo tempo, sua força espiritual 

dominante. A classe que tem à sua disposição os meios da produção material dispõe 

também dos meios da produção espiritual, de modo que a ela estão submetidos 

aproximadamente ao mesmo tempo os pensamentos daqueles aos quais faltam os meios 

da produção espiritual. As ideias dominantes não são nada mais do que a expressão ideal 

das relações materiais dominantes, são as relações materiais dominantes apreendidas 

como ideias; portanto, são a expressão das relações que fazem de uma classe a classe 

dominante, são as ideias de sua dominação (Marx & Engels, 2007, p. 47). 

É importante ressaltar, em consonância com Mészáros (2011), que, mesmo a ciência 

sendo regida majoritariamente pela ideologia da classe dominante, ela é responsável por revelar 

conhecimentos classificados como verdadeiros ou falsos e deve ter seu devido reconhecimento 



128 
 

por esse feito. No entanto, é muito complexa e divergente a concepção de verdade científica, 

como por exemplo, pensando numa perspectiva positivista, são aceitos como verdadeiros os 

fatos que sejam mensuráveis, palpáveis, passíveis de observação e quantificação, criando-se 

assim conceitos considerados verdades absolutas, que são redutíveis ao uso desse critério 

metodológico.  

Esse parâmetro, por exemplo, foi amplamente utilizado para explicar a violência contra 

a mulher a partir de uma base biológica. Ou seja, com base na mensuração hormonal e na 

quantificação da força dos homens, essa hipótese foi corroborada, desconsiderando as 

ideologias e as motivações que levam um homem a agredir uma mulher. Caso o critério 

exclusivamente biológico fosse totalmente verdadeiro, os homens autores de violência contra a 

mulher seriam agressivos também com seus pais, irmãos, tios, amigos etc., o que de modo geral 

não ocorre.  

Na realidade, o que se tem observado é que os homens apresentam esse comportamento 

apenas em relação à sua companheira, mãe, filha, amigas ou outras mulheres. Além disso, as 

formas dessa violência também podem variar conforme o vínculo estabelecido ou não com a 

vítima, indicando que essa conduta é mediada e motivada pelas relações estabelecidas com cada 

mulher e pela aprendizagem da cultura patriarcal. Já na perspectiva das teorias pós-modernas, 

a verdade é relativa e, por isso, nenhum fato pode ser considerado verdadeiro, sendo reduzido 

a mera construção social ou performance linguística dos indivíduos.  

Assim, torna-se relevante destacar que, quer seja por meio do reducionismo positivista 

ou do relativismo pós-moderno, as ideologias das classes dominantes são ocultadas na produção 

do conhecimento. Dessa forma, o reducionismo positivista recorre à biologia ou a outras 

explicações parciais para interpretar os fenômenos, não desvelando suas determinações sociais 

em totalidade. Já o relativismo pós-moderno, ao não apresentar uma interpretação parcializada 

e nem totalizante para entender os fenômenos sociais, faz o uso de categorias abstratas e 

idealistas para compreender a realidade subtraindo a materialidade dos fatos. Em contrapartida, 

existe ainda a perspectiva materialista de produção científica, em que se discute os fatos a partir 

do conceito de verdade histórica, ou seja, desvelando os nexos causais, as mediações, 

contradições e determinações sociais que suportam e dão base explicativa para os fenômenos 

sociais situando-os no contexto da luta de classes como categoria geral de análise.  

Com isso, ressalta-se em acordo com Maia (2018) e Vaisman (2010), que o 

conhecimento científico necessita de maiores instrumentos fidedignos para confirmar sua 



129 
 

validação, e, portanto, não terá o mesmo peso ideológico que o senso comum ou a religião. 

Inclusive, em muitas situações ambos travam uma disputa ideológica a fim de apresentar cada 

qual, a partir das suas particularidades, soluções e enfrentamentos divergentes aos conflitos 

sociais. No entanto, as resoluções apresentadas são conduzidas, de modo geral e em maior 

proporção pela ideologia da classe dominante.     

Dessa forma, em consonância com Lukács (2013), é preciso compreender a função 

social que as diversas concepções de mundo assumem e somente podem ser consideradas como 

ideologias aquelas que tiverem o objetivo de ocultar os conflitos gerais de classes. A partir disso, 

visa-se a manutenção da sociedade capitalista organizada por relações de produção que por um 

lado, tem a classe burguesa como detentora da propriedade privada dos meios de produção, se 

beneficiando como expropriadora e acumuladora de riquezas. E como sua antagonista principal, 

há a classe trabalhadora, que possui somente sua força de trabalho a ser vendida para sobreviver 

e produzem os bens materiais e culturais da humanidade, mas não os acessa. Desse modo, um 

conjunto de ideias podem virem a se tornar ideológicas se sua função se designar em proteger 

a visão de mundo burguesa. 

Assim, o conceito de ideologia é imprescindível para a análise do fenômeno da 

violência, à medida que esta última é exercida como instrumento de dominação e controle das 

classes dominantes, com a finalidade de que se mantenham intactas as ideologias burguesas 

necessárias para a produção e reprodução do capitalismo, o que é ocultado nas relações sociais 

(Gonçalves & Chagas, 2020). Com isso, concorda-se com Engels (1979b) quando o autor 

afirma que a violência não pode ser considerada como causa primeira dos sistemas de 

opressões, pois antes de tudo, essa prática depende dos fatores econômicos e sociais próprios 

de uma determinada sociedade para que se cumpra a sua função. Isso significa que a violência 

é o meio utilizado para atingir o fim de garantir vantagens econômicas nas sociedades de 

classes, sendo que as suas expressões e funções variam de acordo com os interesses das classes 

dominantes.  

Dessa forma, é possível afirmar que, na sociedade capitalista a violência é exercida para 

que se mantenha a sua estrutura de produção e reprodução de mais-valia, e com isso, os atos 

violentos são utilizados de formas diversas para garantir esse processo não envolvendo somente 

as agressões físicas. A título de exemplo, a violência estrutural cria condições para que as 

pessoas se portem de determinadas maneiras, se caracterizando por um conjunto de opressões 

legitimadas socialmente por estruturas organizadas pelo capital (Martins & Lacerda Jr., 2014). 



130 
 

Dentre estas estruturas responsáveis pela reverberação da violência estrutural, estão a 

família, os sistemas econômicos, as instituições políticas e culturais que exercem controle e 

domínio sobre as nações e indivíduos. As formas de dominação e exploração que esses 

mecanismos exercem colocam a classe trabalhadora e determinados grupos sociais em situação 

de vulnerabilidade, desigualdade e sofrimento que são concebidos como se fossem naturais, 

mas na verdade, são produto da alienação, da ideologia das classes dominantes e das relações 

sociais de produção e reprodução (Martins & Lacerda Jr., 2014).  

Nessa direção, é importante ressaltar, outro tipo de violência denominado de violência 

por delinquência, que são as agressões físicas e outras violações que ocorrem como subproduto 

da violência estrutural e não somente contribui para o confronto dos sujeitos uns com os outros, 

mas também para que cometam delitos. Dentre os fatores que impulsionam os indivíduos ao 

crime e são responsabilidade da forma como a própria sociedade capitalista se erigiu 

historicamente, estão a desigualdade, as alienações nas relações sociais e de trabalho, a 

supervalorização da força e os atos violentos cometidos com base no machismo (Martins & 

Lacerda Jr., 2014). 

Vale pontuar ainda que o machismo é reconhecido como uma forma de violência 

cultural, que se expressa por meio de valores, crenças e culturas padronizadas que são 

socializadas e influenciam nas formas de pensar e agir das pessoas, aparecendo como 

discriminações que, ao serem transmitidas de geração a geração, aparentam ser naturais. Um 

exemplo dessa violência cultural são os casos de assédio contra as mulheres, que 

frequentemente são justificados socialmente com base no uso da roupa ou no comportamento 

da vítima. Os mitos criados dentro desse tipo de violência prejudicam, oprimem e visa eliminar 

as condutas de indivíduos consideradas socialmente inadequadas ou anormais, mas que na 

verdade, são apenas posturas contra-hegemônicas frente à realidade que contestam as relações 

sociais impostas (Martins & Lacerda Jr., 2014). 

Segundo Martins e Lacerda Jr. (2014), há ao menos três maneiras de sua expressão, a 

saber: a violência física, em que a força é usada para agredir, causar lesões e ferimentos; a 

psicológica, que engloba os xingamentos, gestos e manipulações que objetivam humilhar, 

constranger ou aterrorizar a vítima; e a sexual que obriga ou força a vítima a ter relações sexuais 

sem consentimento por meio de ameaças e agressões. Martins e Lacerda Jr. (2014) 

complementam afirmando que todo esse conjunto de violências são produto das relações sociais 

de uma determinada ordem social, que expressa forças e interesses concretos determinados pelo 

conflito entre classes sociais. A cisão dessas classes que possuem objetivos antagônicos e 



131 
 

irreconciliáveis criam conflitos constantes e para assegurar a manutenção dos valores desta 

sociedade, utiliza-se da violência como recurso permanente para sua sustentação.  

A partir disso, a violência também pode ter uma outra interface enquanto força motriz 

revolucionária, concebida por Marx e Engels como uma contra violência ou violência legítima 

em resposta à lógica estrutural das sociedades de classes e seus princípios fundantes. No 

entanto, atualmente essa forma não é legitimada socialmente, pois seus princípios vão na 

contramão da acumulação e concentração de riqueza por intermédio da exploração e do domínio 

sobre a força de trabalho. Como consequência disso, é assegurada a expropriação de bens 

materiais (instrumentos de trabalho e meios de produção) e também culturais (acesso à arte, 

filosofia, educação etc.) dos trabalhadores como forma de obtenção de mais-valia, e, 

consequentemente como meios que impedem a transformação da ordem social (Júnior, 

Bitencourt & Triginelli, 2017). 

Em razão da natureza do objeto de estudo opressão de gênero e violência contra a mulher 

desta pesquisa, não será aprofundada uma discussão sobre a violência revolucionária neste 

momento, apenas foi apresentada uma descrição breve de seu conceito a fim de diferenciá-la 

da violência que opera a favor do capital. Esta outra forma de violência é intrínseca ao modo 

de produção capitalista, pois toda sociedade de classes para afirmar sua lógica de produção e 

reprodução material e ideológica necessita dos atos violentos como instrumentos de sua defesa 

(Santos, 2017).  

Desse modo, a burguesia precisa que a violência apareça sob a forma de força externa, 

como se não se relacionasse com sua própria produção material e as condições históricas da 

acumulação primitiva de capital. Ou seja, em essência, as manifestações violentas são 

necessárias nessa ordem social para exercer controle e dominação sobre a principal mercadoria 

(exploração da força de trabalho) geradora de lucro no modo de produção capitalista. Nessa 

condição, encontra-se a gênese, determinação social e material do poder na sociedade 

capitalista, que nas mãos da classe burguesa utiliza a violência como uma maneira de não alterar 

as estruturas do capitalismo (Nascimento, 2019).  

Com isso, Bianchi et al. (2021) destacam a necessidade de uma compreensão da 

violência a partir de bases materiais e como ato exclusivamente humano, o que denota entender 

a intencionalidade e finalidade de seu uso na realidade objetiva. A partir do entendimento do 

papel da violência na história da humanidade e seus elementos constituintes, é possível apontar 

alternativas para o seu enfrentamento rumo à superação da sociedade capitalista. Para esses 



132 
 

autores, não é de interesse do modo de produção capitalista acabar com os atos violentos, tanto 

que nunca se produziu tanto armamento bélico em outros períodos históricos, o que demonstra 

também como a violência se tornou um negócio com alto potencial lucrativo na ordem do 

capital.  

Ainda, segundo esses autores, a violência frequentemente é explicada como condição 

inerente de cada ser humano em particular, sendo vista como uma característica natural. Nesse 

contexto, não há muitas propostas concretas para sua superação, apenas alternativas punitivas 

na forma da lei são estabelecidas para o seu controle. Ao contrário dessa perspectiva, a partir 

da análise materialista histórico-dialética esse fenômeno não pode ser compreendido como 

mero acontecimento do acaso, ou como uma conduta produzida dentro dos indivíduos 

desvinculada das suas determinações sociais (Bianchi et al. 2021).  

Assim, para o materialismo histórico-dialético, as violências são os meios produzidos 

no seio das relações de produção capitalistas, que têm como base a lógica da propriedade 

privada, com o objetivo de proteger a estrutura econômica e social que fomenta a exploração 

dos seres humanos por outros a partir da divisão de classes sociais. Dessa forma, entender a 

intencionalidade da violência não remete a concebê-la como o uso da força em si, mas 

compreender a finalidade por trás de seu uso e as condições nas quais ela é utilizada. A partir 

disso, o que estrutura um ato como agressivo não é o uso da força física em si, mas a opressão 

e submissão que o ato condiciona podendo se expressar, por exemplo, por meio de violência 

psicológica, da negligência etc., com o objetivo de causar danos e prejuízos a quem é agredido 

(Bianchi et al. 2021). 

Bianchi et al. (2021) expõem ainda que, diferentemente dos animais que se utilizam da 

violência de forma instintiva para se protegerem dos ataques de outras espécies, os seres 

humanos aplicam a força ou a coerção sobre outrem de forma intencional com a pretensão de 

submetê-lo às suas vontades. Isso ocorre, pois o desenvolvimento da violência nas relações 

sociais está atrelado à posição de desigualdade que determinado indivíduo ocupa na sociedade, 

o que é apropriado por quem agride e visa se beneficiar dessa condição. Assim, conforme Costa 

(2014), a violência existe em essência porque há contradições próprias da sociedade de classes 

que colocam os sujeitos em posições inconciliáveis, fazendo com que conflitem entre si em 

virtude de seus interesses que fazem parte da luta geral de classes, mesmo que, na maioria das 

vezes, não se tenha consciência desse processo.  



133 
 

A violência, portanto, em concordância com Costa (2014), possui duas interfaces 

distintas, mas que se interconectam devido à função que cumprem na reprodução da ordem 

social. A primeira delas está relacionada com as ações do Estado, que a partir das forças armadas 

e da legislação, têm o objetivo de manter as relações sociais burguesas e de proteger a 

manutenção da propriedade privada. Já a segunda forma de violência, é vivenciada pelos 

sujeitos como se suas causalidades fossem espontâneas e fizessem parte do cotidiano, tais como 

aquelas causadas pela miséria, criminalidade, violência patriarcal etc. Nesse segundo tipo, a 

essência da ideologia capitalista baseada nas relações de exploração e alienação são 

profundamente ocultadas, sendo que em sua grande maioria, as causas desses atos são 

localizadas nas ações dos próprios indivíduos ou pela negligência de um Estado a-histórico, 

destituído de origem, de classe e de finalidade desresponsabilizando o sistema que o engendra.  

O Estado, por sua vez, na ordem do capital cumpre a função de igualar na forma da lei 

por meio da emancipação política as classes sociais antagônicas, mas reproduz de forma oculta 

as relações sociais de produção burguesas. Nesse sentido, qualquer conduta seja coletiva ou 

individual que venha a ameaçar a consolidação do modo de produção capitalista e as 

expectativas do domínio burguês, é atacada pelo Estado e seus mecanismos autoritários, tais 

como o aparato burocrático, militar, as forças armadas, os tribunais e as prisões (Conceição, 

2013; Engels, 1979b; Ribeiro, 2017).  

Como já assinalado, o controle burguês se efetiva pelo Estado e seus mecanismos 

coercitivos compostos pelas instituições sociais, mas enquadram-se também nesse processo, os 

grupos coletivos de sujeitos que protegem indiretamente os interesses dominantes por meio da 

violência, reproduzindo-a a partir da alienação expressa em condutas que refletem a ideologia 

racista, sexista e eurocentrista (Conceição, 2013; Engels, 1979b; Ribeiro, 2017). Nesse sentido, 

o Estado burguês e seus “soldados” alienados cumprem a função de eliminar os indivíduos que 

apresentem formas de pensar ou condutas ameaçadoras da reprodução material/econômica e 

ideológica/subjetiva do modo de produção capitalista (Ribeiro, 2017).  

No entanto, por esse processo ocorrer imerso nas ideologias, as violências das mais 

diversas naturezas e formas de expressão passam a ser entendidas como responsabilidade 

individual de cada sujeito. Por exemplo, nos casos de crimes como roubos, estelionatos, 

assassinatos etc., estes são mais abordados pela literatura brasileira estabelecendo relações 

ainda que parciais com as desigualdades e domínios produzidos pela via Estatal. Já os atos 

violentos que envolvem o racismo, a LGBTfobia, a misoginia e outros, também são 

determinados pelas desigualdades produzidas pelo Estado capitalista, no entanto nas produções 



134 
 

científicas isso é majoritariamente ocultado. Por isso, pretende-se a seguir estabelecer a relação 

entre o capitalismo e a ideologia/opressão patriarcal, que são responsáveis por determinar as 

posições desiguais de homens e mulheres na sociedade, e, por sua vez, a violência de gênero 

(Conceição, 2013).   

Assim, para compreender como as ideologias patriarcais se propagam e se desdobram 

em ações violentas, é preciso recobrar a história da origem do patriarcado. Com isso, cabe 

ressaltar inicialmente que entre as comunidades que não se organizam por meio do Estado e das 

classes sociais - organizadas por sua forma matrilinear19, não haviam relações sociais de 

subjugação e exploração entre homens e mulheres. As atividades realizadas por ambos 

objetivavam produzir o socialmente necessário como meio de subsistência dos grupos que 

viviam coletivamente, compartilhando territórios, os recursos extraídos da natureza e os 

alimentos (Albuquerque & Cunha, 2011; Lessa, 2012). 

Apesar de existir uma estreita divisão sexual do trabalho, em que os homens 

desempenhavam o papel de caçadores de alimentos e confeccionavam os instrumentos de 

trabalho, enquanto que as mulheres se responsabilizavam pelo preparo da terra, plantio e 

suprimento das necessidades básicas dos grupos, não havia uma hierarquia entre essas 

atividades (Albuquerque & Cunha, 2011; Lessa, 2012).  

Engels (2019) foi o primeiro teórico marxista a desenvolver a tese de que as relações 

desiguais entre os indivíduos iniciaram com a constituição da propriedade privada, da família 

monogâmica e do Estado, em que a partir de um processo de produção de materiais de trabalho, 

alimentos, animais e propriedades excedentes se originaram a criação/domesticação de animais 

e o desenvolvimento da agricultura intensiva, o que permitiu desenvolver o trabalho para a 

produção e acúmulo de bens.  

Tal processo criou as condições para que uma sociedade de classes pudesse existir, em 

que as propriedades antes coletivas passaram a ser privadas e para que houvesse maior produção 

 
19 Durante muito tempo e ainda atualmente, acirra-se um debate sobre o questionamento se houve realmente a 

existência desse tipo de sociedade na história da humanidade, no entanto, conforme Sguazzabia (2021): “[...] agora 

é amplamente aceito que existiam sociedades sem classes. Os estudiosos, mesmo os não marxistas, demonstraram 

indiscutivelmente que os seres humanos viviam em pequenos grupos antes do nascimento do Estado e a 

consolidação da desigualdade social. Nessas sociedades havia propriedade comum de terra e recursos, 

reciprocidade generalizada na distribuição de alimentos, e relações políticas relativamente igualitárias” 

(Sguazzabia, “O patriarcado do ponto de vista marxista”, 2021). Devido às limitações desta pesquisa, não será 

aprofundado de forma minuciosa sobre as características deste período histórico. Para uma leitura mais 

aprofundada sobre isso, consultar a obra: “A Origem da família, da propriedade privada e do Estado” (1884/2019) 

de F. Engels.   

 



135 
 

de excedentes, foi preciso mais pessoas para trabalharem nas terras e manusear os instrumentos 

de trabalho (Lessa, 2012; Sguazzabia, 2021). Com isso, segundo Iop (2009): “Os escravos, por 

intermédio do trabalho, aumentavam as riquezas do homem, a mulher, como parideira, dava à 

luz novas forças produtivas para seu senhor. Com isso, é possível perceber que surge na história 

as primeiras cisões sociais” (p. 242). 

Nesse processo, para que houvesse a concentração cada vez maior da produção de 

excedentes já se constituía o modelo de família reduzido ao núcleo de um homem e uma mulher, 

de modo que os bens produzidos ficassem restritos somente ao usufruto na unidade doméstica. 

Conforme estes bens foram aumentando, o homem por deter os instrumentos de trabalho 

ocupava uma posição de maior importância na família, valendo-se de certas vantagens, já que 

a produção de excedentes advinha destes mesmos instrumentos. Mas, por outro lado, era preciso 

também controlar a sexualidade e comportamento das mulheres que eram responsáveis por 

gestar a força de trabalho necessária para trabalhar na terra. Desse modo, o surgimento da 

família monogâmica que provocou a desigualdade entre homens e mulheres foi responsável por 

uma das primeiras divisões social e sexual do trabalho de forma hierarquizada, em que a 

propriedade privada e o controle dos meios de produção passaram a ser geridos pelos homens 

(Engels, 2019; Lessa, 2012).  

Já as mulheres tiveram suas funções reduzidas a meros instrumentos de procriação, não 

devendo ter dúvidas sobre a paternidade dos filhos que deveria ser indiscutível. Isso se explica, 

pois as crianças geradas se tornariam herdeiros diretos dos bens de seus pais. Sendo assim, as 

mulheres passaram a ter suas vidas restritas aos seus lares, desenvolvendo atividades 

domésticas, se responsabilizando pelo cuidado dos filhos e não tendo mais participação na 

esfera pública e produtiva da sociedade (Araújo, 2000; Iop, 2009; Sguazzabia, 2021). 

[...] o primeiro antagonismo de classe que apareceu na história coincide com o 

desenvolvimento do antagonismo entre o homem e a mulher na monogamia e a primeira 

opressão de classe coincide com a opressão do sexo feminino pelo sexo masculino. A 

monogamia foi um grande progresso histórico, mas, ao mesmo tempo, ela abre, ao lado 

da escravatura e da propriedade privada, a época que dura ainda hoje, onde cada passo 

para frente é ao mesmo tempo um relativo passo atrás, o bem-estar e o progresso de uns 

se realizam através da infelicidade e do recalcamento de outros (Engels, Lenin & Marx, 

1980, pp. 22-23). 



136 
 

Segundo Engels (2019), quando a mulher é relegada ao ambiente privado da casa, 

necessitando cuidar dos filhos, do marido, desenvolver as atividades domésticas, se tornando 

um instrumento de reprodução da força de trabalho, inicia-se o rebaixamento de sua condição 

mediada por relações de exploração, controle e hierarquia em relação aos homens. Este é o salto 

para o desenvolvimento do patriarcado, em que mulheres e filhos tornam-se submetidos ao 

poder paterno e essa relação vai se reproduzindo com o fortalecimento da lógica de proteção da 

propriedade privada.  

Posteriormente, nas sociedades ocidentais, a condição de mera reprodutora das mulheres 

passou a ter novos contornos, mas não deixando de existir, assim como os homens 

permaneceram como provedores das famílias, administradores das propriedades e participando 

da vida política e pública. Esse processo se reproduziu nas sociedades gregas e medievais, em 

que os casamentos ocorriam por conveniência e sob condições de contrato econômico, a fim de 

proteger a transmissão da propriedade privada sob a forma de herança. As mulheres ao ficarem 

restritas ao ambiente privado doméstico, se tornaram dependentes economicamente do homem 

para sobreviver passando a sujeitarem-se aos seus mandos (Durigan, 2015; Lessa, 2012; Reed, 

2008).  

Durante o período da Antiguidade, as sociedades grega e romana eram organizadas sob 

um regime de modo de produção escravista, se tratando de sociedades divididas em classes 

sociais e, por sua vez, com forte poderio patriarcal. Nessas sociedades, o Estado era a instituição 

responsável por mediar os conflitos de classes que foram surgindo, já que os oprimidos (entre 

eles, as mulheres) não aceitavam passivamente as condições sociais que lhes eram impostas 

(Iop, 2009). 

Conforme já abordado, este aparato sempre representou os interesses das classes 

dominantes com o objetivo de oprimir as classes exploradas, legitimando assim o poder dos 

homens nas esferas social, política e jurídica da sociedade com a criação de leis que deveriam 

ser cumpridas, a fim de que não se alterassem as estruturas de funcionamento social classistas 

e patriarcais (Iop, 2009). A história das mulheres então, passou a ser marcada de forma cada 

vez mais acentuada por relações de opressão e exploração, já que ao tornarem-se dependentes 

e excluídas das atividades sociais foram relegadas à condição de submissas, “escravas” do lar 

e objetos sexuais (Albuquerque & Cunha, 2011). 

Assim, é preciso frisar que, a posição social histórica da mulher majoritariamente no 

lugar de submissão e a sua não participação na vida pública, nunca se definiu pela natureza, 



137 
 

mas pela forma como as sociedades de classes organizaram historicamente as relações entre os 

sexos. Vale pontuar que, surgiu ainda, uma classificação entre as mulheres desde o período da 

Grécia Antiga, a partir da função que deveriam cumprir na sociedade, por exemplo, as esposas 

dos homens das classes dominantes tinham a função de gerar herdeiros a fim de que fossem 

transmitidas as heranças e protegida a propriedade privada dentro da linhagem familiar. Por 

isso, tinha-se um controle rigoroso de sua sexualidade e comportamento social (Caballero, 

1995). Já as mulheres das classes trabalhadoras cumpriam o papel de reproduzir a força de 

trabalho necessária para a produção e reprodução da ordem social, e, por fim, a cortesã era 

associada a uma vida considerada não-respeitável, pois eram livres, não se casavam e 

frequentavam eventos sociais reservados socialmente aos homens (Rodrigues, 2001).  

Essa classificação patriarcal guardava em seu bojo o objetivo de controlar a procriação 

exercida pelas mulheres, que deveria ser dirigida para a manutenção das relações de produção 

e reprodução da classe trabalhadora responsável pela produção de riquezas no mundo. Tais 

formas de classificação foram apresentando novas configurações a partir dos valores e cultura 

de cada sociedade, aparecendo na sociedade romana, feudal e no capitalismo sob outras 

roupagens, mas permanecendo com os mesmos objetivos classistas (Rodrigues, 2001). 

Na Roma Antiga deu-se continuidade a esse processo, marcado por um período em que 

o patriarcado teve sua forma mais desenvolvida, em que o homem foi considerado uma figura 

central, sendo chefe e proprietário de indivíduos escravizados, das mulheres e dos filhos 

(Guerra, 2001). Na Idade Média, a sociedade de classes se organizava sob o modo de produção 

feudal e a Igreja tornou-se a principal interlocutora das ideologias das classes dominantes, 

reproduzindo igualmente a lógica da posição social da mulher como mãe e esposa (Silva, 2001). 

No entanto, nesse período acirrou-se cada vez mais a imposição dos papeis sociais de gênero, 

havendo punições severas para aqueles que tentassem subverter os padrões sociais. A título de 

exemplo, a santa inquisição20 foi considerada a forma mais violenta para que não se contrariasse 

a ordem social, em que a Igreja utilizava o rótulo de “bruxas” ou de pecado para justificar a 

 
20 Não será aprofundado sobre a condição das mulheres no período da Antiguidade, nas sociedades grega e romana 

e sobre o período da Idade Média, apenas é demonstrado brevemente como a opressão feminina atravessou a 

história da humanidade nas diferentes sociedades de classes. Este estudo se limitará a apresentar as determinações 

sociais do Estado, do patriarcado e da família na reprodução da ideologia das classes dominantes no que se refere 

aos papeis sociais de gênero, o que é necessário para compreender a violência contra a mulher. Para uma leitura 

mais aprofundada sobre a condição das mulheres nas diferentes sociedades, consultar o livro: “A Mulher na 

História - Actas dos Colóquios sobre a temática da Mulher” (2001); e sobre a santa inquisição, vide: “Trópico dos 

pecados – Moral, sexualidade e inquisição no Brasil” (2010), obra de Ronaldo Vainfas.  



138 
 

morte na fogueira das mulheres que lutavam contra as imposições patriarcais (Gevehr & Souza, 

2014).  

Vale ressaltar que, nas sociedades da Antiguidade e da Idade Média o patriarcado 

apresentava-se sob a forma de ideologia como sistema inato, a-histórico e natural. Contudo, 

este sistema sempre teve uma base material fundada em relações sociais de dominação, controle 

e poder masculino frutos da divisão sexual do trabalho, que não acontecia com base na 

separação de funções familiares e de trabalho hegemonicamente. Isso se explica, pois, as 

mulheres das classes trabalhadoras exerciam múltiplas funções no que se refere não só às 

atividades domésticas, mas também no plantio e no gerenciamento dos comércios de seus 

maridos, tarefas estas que eram executadas a maior parte do tempo em suas próprias moradias. 

No entanto, ainda assim, recaíam sobre elas as formas de opressão, dominação e exploração já 

consolidadas na sociedade (Hartmann, 1980; Olivio, 2015).  

Nesse sentido, o patriarcado enquanto um sistema de relações sociais objetivas e 

ideológicas, é a base hierárquica material/ideal da opressão que os homens exercem para 

inferiorizar as mulheres e isso ocorre a partir da cisão dos papeis sociais femininos e 

masculinos. Assim, o sistema patriarcal se constituiu juntamente às sociedades de classes, e, 

portanto, precede o capitalismo e nesta ordem social aparece sob formas particulares (Souza, 

2006).  

A sociedade capitalista se ancorou fortemente no patriarcado para o seu 

desenvolvimento, dando seguimento à lógica de que cabiam às mulheres as atividades 

domésticas e de reprodução da força de trabalho, enquanto que os homens precisavam trabalhar 

fora de casa. Nesse processo, os trabalhos desempenhados na esfera pública e social foram 

associados aos papeis masculinos, possuindo a forma de assalariamento, sendo socialmente 

prestigiados dada sua importância na economia dominante e destinados a serem exercidos pelos 

homens, lógica essa, reverberada a partir da cultura patriarcal (Olivio, 2015).  

Em contrapartida, as atividades realizadas no ambiente doméstico são de reprodução da 

vida, não produzem valor novo e nem mais-valia, sendo funções consideradas menos 

importantes, feminizadas e destinadas socialmente às mulheres. Com essa configuração da 

divisão sexual do trabalho, a esfera da produção tornou-se valorizada e da reprodução 

desvalorizada – por sua não remuneração, gerando a dependência exclusiva da mulher do 

salário de seu marido (Braz, 2020; Souza, 2006). 



139 
 

Assim, o capital garantiu a produção de mais-valia (com base na exploração no mundo 

do trabalho) e a reprodução da força de trabalho (com base na opressão nas relações privadas), 

atendendo a sua necessidade objetiva de desenvolvimento das forças produtivas sem maiores 

contestações e por baixo custo (Braz, 2020; Souza, 2006). Com isso, Souza (2006) afirma: 

[...] se não houvesse a ideologia patriarcal, ter-se-ia que pensar em formas complexas, 

para escolher quem iria para a fábrica, quem ficaria em casa e quem se responsabilizaria 

pelas tarefas da produção ou da reprodução. Além do tempo enorme que essa escolha 

levaria, haveria sempre o risco de suscitar objeções de toda ordem. Entretanto, essa 

escolha já tinha sido feita, anteriormente, pelo patriarcado, internalizada e legitimada 

por homens e mulheres: a reprodução é tarefa das mulheres, por isto, a escolha se dá 

rapidamente, sem levantar maiores objeções – a não ser das contestadoras de sempre 

(Souza, 2006, p. 104). 

Nesse sentido, a classe burguesa dominante se apropriou da base material do patriarcado 

e da ideologia patriarcal como uma estratégia de classe para acentuar a exploração da classe 

trabalhadora. Por isso, as atividades da esfera reprodutiva são subordinadas às da esfera que 

produz e faz circular as riquezas (produtivas), de modo que, as relações singulares entre os 

sujeitos são determinadas pela relação dialética entre patriarcado (esfera da reprodução) e o 

controle sociometabólico do capital (esfera da produção). Conforme o modo de produção 

capitalista sofre tensionamentos da classe trabalhadora, é preciso reinventar seu sistema de 

opressões para se manter e este sempre procede aumentando a extração de mais-valia, 

diminuindo o salário pago aos trabalhadores e, por sua vez, precarizando as condições de vida 

e usando da violência para controlar os indivíduos (Olivio, 2015).  

Por exemplo, se antes da Segunda Guerra Mundial (1939-1945) o capital se apropriou 

da atividade de reprodução das mulheres, posteriormente a esse período, de forma massiva, 

também se apropria de sua atividade produtiva no mundo do trabalho, pagando menores 

salários21 com a justificativa de que a mulher é responsável pelas “sagradas” tarefas da 

reprodução, especialmente criar os filhos, ou seja, afirmando ideologicamente que seu lugar 

 
21 Ainda nos dias atuais, as mulheres acabam recebendo menor salário que os homens, mesmo exercendo as 

mesmas funções ou trabalhando nos mesmos cargos, conforme aponta esse relatório: “Mulheres recebem 19,4% a 

menos que os homens, aponta 1º Relatório de Transparência Salarial”. (Ministério do Trabalho e Emprego, 2024). 

Disponível em: https://www.gov.br/trabalho-e-emprego/pt-br/noticias-e-conteudo/2024/Marco/mulheres-

recebem-19-4-a-menos-que-os-homens-aponta-1o-relatorio-de-transparencia-

salarial#:~:text=Mulheres%20recebem%2019%2C4%25%20a,Minist%C3%A9rio%20do%20Trabalho%20e%2

0Emprego 

 



140 
 

deveria ser na esfera privada ou improdutiva da sociedade. A partir disso, ao adentrar a esfera 

pública do mundo do trabalho, utiliza-se todo um discurso ideológico para naturalizar a 

realização das tarefas da reprodução social como se estivessem ligadas às características 

biológicas, o que é tomado como justificativa para a menor remuneração das mulheres já que 

seus papeis sociais são considerados menos valorizados socialmente (Souza, 2015).  

Dessa forma, cada vez mais é precarizada e desumanizada a condição de vida das 

mulheres que precisam dar conta das atividades domésticas, da criação dos filhos e do trabalho 

fora do lar, o que configura uma sobrecarga de funções. Esse processo proporcionou maiores 

taxas de lucro aos proprietários dos meios de produção sem muitas contestações. Além disso, 

provocou a rivalidade entre mulheres e homens, sendo que estes últimos, na posição de aliados 

mistificados do capitalismo tomam suas companheiras de luta como inimigas, ou seja, aquelas 

que desejam tomar seus lugares na esfera da produção, inaugurando uma “guerra dos sexos” 

que desfoca do capital como a nascente da opressão e exploração de ambos (Souza, 2015).  

A relativa independência econômica das mulheres já era considerada por Marx e Engels 

como algo essencial no nível da garantia de direitos políticos e de igualdade parcial.  No entanto, 

ainda prevaleceria sobre elas o encargo com as atividades domésticas e de cuidado dos filhos, 

que deveriam ser socializados entre todos da sociedade. Com isso, somente a liberdade 

financeira não foi suficiente para suprimir a ideologia patriarcal e alcançar a emancipação plena 

das mulheres. Para isso, é necessário que as bases econômicas, sociais e ideológicas do modo 

de produção capitalista sejam suprimidas, à medida que são elas que estruturam a forma como 

o patriarcado se materializa e se expressa, determinando a divisão sexual do trabalho e as 

relações desiguais/hierárquicas que justificam a existência das cisões de gênero, e, por sua vez, 

contribuem para a reprodução da violência contra a mulher (Sguazzabia, 2021).  

Assim, vale pontuar que, a ideologia do patriarcado é uma estratégia de classe do capital 

para acentuar a exploração da força de trabalho e a ampliação de mais-valia, e, a partir disso, 

entende-se que a violência é um instrumento apropriado por intermédio da cultura patriarcal, 

que tem sua utilização para a finalidade de proteger as relações de produção e reprodução 

capitalistas. Por fim, se faz necessário ainda, explicitar como os papeis de gênero materializados 

a partir do patriarcado, são vinculados com a violência e reproduzidos pelas instituições 

familiares conformando a socialização do gênero na realidade objetiva. Tal processo será 

explicitado a seguir, primeiramente com a caracterização dos papeis de gênero e, 

posteriormente, discutindo como são reproduzidos na sociedade.  



141 
 

 

2.2. A reprodução e socialização da opressão/violência de gênero  

Segundo as contribuições de Nicole Claude-Mathieu na obra “Dicionário crítico do 

feminismo” (2009), para compreender o conceito de gênero antes de tudo é preciso diferenciá-

lo da conceituação de sexo. Este último, refere-se às diferenças entre machos e fêmeas que 

correspondem às diferenciações biológicas das espécies de reprodução sexuada – que possuem 

dois sexos anatomofisiológicos. A primeira diferenciação biológica ocorre por características 

primárias, divergindo órgãos genitais, aparelho reprodutor, diferenças anatômicas, hereditárias, 

fisiológicas, genéticas e se separam em machos e fêmeas.  

A segunda, por sua vez, é secundária e diferencia-se pela espessura e tamanho de pelos, 

mamas, timbre vocal, estatura, massa corpórea, resistência, peso, força muscular e física, dentre 

outras. Claude-Mathieu (2009) considera importante apresentar a diferenciação entre sexo e 

gênero, pois as diferenciações sexuais de machos e fêmeas geralmente são apresentadas como 

uma divisão ontológica irredutível, em que sexo e gênero se equiparam e coincidem, mas na 

verdade, o gênero acaba se bifurcando por se tratar de um conjunto de atribuições que recaem 

sobre as diferenças sexuais (sexo).    

  As sociedades humanas, com uma notável monotonia, sobrevalorizam a diferenciação 

biológica, atribuindo aos dois sexos funções diferentes (divididas, separadas e 

geralmente hierarquizadas) no corpo social como um todo. Elas lhe aplicam uma 

“gramática”: um gênero (um tipo) “feminino” é culturalmente imposto à fêmea para que 

se torne uma mulher social, e um gênero “masculino” ao macho, para que se torne um 

homem social. O gênero se manifesta materialmente em duas áreas fundamentais: 1) na 

divisão sociossexual do trabalho e dos meios de produção, 2) na organização social do 

trabalho de procriação, em que as capacidades reprodutivas das mulheres são 

transformadas e mais frequentemente exacerbadas por diversas intervenções sociais 

(Tabet, 1985/1998). Outros aspectos do gênero – diferenciação da vestimenta, dos 

comportamentos e atitudes físicas e psicológicas, desigualdade de acesso aos recursos 

materiais (Tabet, 1979/1998) e mentais (Mathieu, 1985b/1991a) etc. – são marcas ou 

consequências dessa diferenciação social elementar (Mathieu, 2009, p. 223). 

Saffioti (2001) complementa destacando que as diferenciações constituídas 

estruturalmente pela cultura em relação aos gêneros e reproduzidas no cotidiano, repercutem 

sob a forma de opressões sofridas pelas mulheres em relação aos homens. Isso se explica, em 



142 
 

razão de a sociedade historicamente socializar os papeis sociais masculinos e femininos 

(considerados inferiores) a partir de uma cisão hierárquica. Com isso, produz-se o fenômeno 

denominado de violência de gênero, em que se exerce uma dominação, controle e rechaço sobre 

os indivíduos que não correspondem em algum ponto com tais papeis ou que são considerados 

inferiorizados devido a posição que ocupam socialmente.  

Desse modo, estando relacionada com os papeis sociais desenvolvidos por homens e 

mulheres, a violência de gênero pode atingir mulheres e homens heterossexuais, homens e 

mulheres pertencentes à comunidade LGBT, crianças e adolescentes. Isso se explica, pois, o 

conjunto de violações são desferidas aos sujeitos que não se enquadram nos papeis sociais de 

gênero designados ao seu sexo biológico (Saffioti, 2001). Por exemplo, podem sofrer violência 

de gênero mulheres que não se identificam com as representações de docilidade, maternidade, 

cuidado, exercício das atividades domésticas, comportamento “recatado”, dentre outros; ou os 

homens, que, por sua vez, também não se identifiquem com as representações machistas, de 

virilidade, agressividade, liderança etc.  

Segundo Saffioti (2001), a violência de gênero apesar de ter seu conceito ampliado para 

todos os indivíduos que são atingidos por ela, atinge as mulheres em sua grande maioria. Este 

tipo de violência assume várias formas de expressão, tais como as agressões físicas, ameaças, 

abusos sexuais, psicológicos, morais, mutilação genital, prostituição, pornografia, assédios no 

trabalho e nas ruas, tráfico sexual, escravização, esterilizações forçadas, estupros e outras, 

podendo ser perpetradas por familiares, cônjuges, conhecidos, agentes do Estado ou por 

estranhos.  

As conceituações sobre gênero e suas implicações sobre a violência contra a mulher 

arroladas por Claude-Mathieu (2009) e Saffioti (2001) contribuem no sentido de descrever 

como esse fenômeno se apresenta na sociedade, sua caracterização e diferentes interfaces. No 

entanto, ainda prevalece em ambas análises o problema teórico-metodológico da não 

compreensão sobre a gênese da opressão de gênero e suas determinações de existência nos dias 

atuais.  

Já o método materialista histórico-dialético de Marx e Engels proporciona uma 

apreciação de como capitalismo e patriarcado, mesmo se tratando de sistemas distintos, tornam-

se complementares e determinam a radicalidade da opressão de gênero e a dominação que 

incide sobre as mulheres na sociedade de classes. Ao mesmo tempo, esse método esclarece de 

que modo a violência atua como um instrumento de proteção das classificações autoritárias do 



143 
 

gênero a serviço do capital, integrando-as ao cerne da luta de classes e tecendo estratégias 

essenciais para o fim dessas opressões (Sguazzabia, 2021; Vazquez, 2018).  

Retomando o que foi discutido na seção I, é preciso frisar que, ao contrário do que 

muitas teóricas feministas afirmam, Marx e Engels não foram negligentes em relação à 

problemática da opressão da mulher. Ao contrário, ambos teceram discussões sobre essa 

temática tanto a nível teórico-metodológico, quanto no âmbito da militância, ainda que, esse 

fenômeno não fosse de fato o objeto de estudo desses autores. No entanto, isso não significa 

que foram omissos ou negaram esse debate em variadas passagens de suas obras (Alambert, 

1986). Conforme demonstrado por Sguazzabia (2021):  

Na Questão Judaica, publicado por Marx quando ele tinha 25 anos, lê-se: «A mesma 

relação sexual, a relação entre homem e mulher, etc., torna-se objeto de comércio!». Em 

A Sagrada Família, escrito mais tarde em 1844, Marx parafraseia de modo aproximado 

a Fourier, tocando um tema ao que ele retorna com frequência pelo resto de sua vida: 

«O grau de emancipação da mulher é a medida natural da emancipação geral». No 

Manifesto do Partido Comunista, publicado em 1848, primeiro documento 

programático escrito para uma organização política, sustenta que a classe dominante 

oprime as mulheres: «O burguês vê na esposa um simples instrumento de produção. 

Escuta dizer que os instrumentos de produção serão explorados em comum e, evidente, 

não pode chegar à outra conclusão senão a de que acontecerá o mesmo com as mulheres. 

Ele nem sequer suspeita que a verdadeira questão é abolir o status das mulheres como 

meros instrumentos de produção. Poderíamos continuar, mas é suficiente dizer que, 

desde os primeiros anos de seu ativismo, tanto Marx como Engels escreveram sobre a 

questão da opressão da mulher pensando sobre o que significava sua participação ativa 

para a classe operária e pela luta por uma sociedade melhor. Essa análise sobre os 

escritos de Marx, repleta de considerações sobre a questão da opressão da mulher, é 

deliberadamente ignorada e, em vez disso, a referência é feita exclusivamente em A 

origem da família, da propriedade privada e do Estado, de Engels. Mas já em seus 

primeiros trabalhos, e depois em O Capital, a questão da condição da mulher é um tema 

recorrente. Mesmo com as limitações de sua época, Marx encontrava-se entre os mais 

avançados na questão da opressão da mulher: tinha clareza dos problemas que as 

mulheres teriam que enfrentar e o tratamento por parte dos homens. Marx pensava na 

opressão das mulheres e levou a sério sua participação política. Não só abordou o tema 

teoricamente, mas o considerou ativamente em sua atividade política sempre que se 



144 
 

apresentava uma oportunidade. No entanto, o apoio constante de Marx aos direitos das 

mulheres é pouco conhecido ou inclusive mistificado. (Sguazzabia, “O patriarcado do 

ponto de vista marxista”, 2021). 

Assim, partindo do arcabouço teórico-metodológico do materialismo histórico-dialético 

para entender a reprodução das cisões de gênero na sociedade, pontua-se que, no modo de 

produção capitalista os ensinamentos necessários para que os ditames do patriarcado sejam 

internalizados/cumpridos por todas/os e para que a divisão sociossexual do trabalho possa ser 

implantada, ocorre a socialização desses processos na esfera primária dos indivíduos: a família. 

Posteriormente, essa apropriação transcende-se à esfera de socialização secundária, a escola, e, 

por fim, chegando até a esfera de socialização terciária, referente às comunidades, igrejas, 

serviços de saúde, aparato jurídico e outras instituições (Olivio, 2015).  

Por isso, as discussões nesta seção iniciaram-se a partir da alienação e ideologia, pois 

há a necessidade de sua disseminação social e culturalmente por diferentes instituições. Com 

isso, as instituições cumprem a função de reverberar a cultura patriarcal, que é uma das 

representações da ideologia burguesa apropriada no modo de produção capitalista como uma 

das estratégias de classe que objetiva a extração de mais-valia. Isso se explica, pois o 

capitalismo usufrui das relações de gênero, e, por sua vez, do patriarcado tanto na esfera 

produtiva extraindo a mais-valia da força de trabalho das mulheres, quanto na esfera reprodutiva 

para reproduzir os novos trabalhadores explorados e os valores dessa ordem social (Olivio, 

2015).  

Este último processo referente à esfera reprodutiva, é explicado a partir do que se segue: 

primeiro, há a necessidade da reprodução biológica da força de trabalho, em que o nascimento 

de novos indivíduos substituirá uma geração mais velha de trabalhadores. Esta reprodução 

primária acontece por intermédio da maternidade das mulheres, que foram socializadas para 

priorizar a procriação em relação ao exercício da sexualidade por prazer, bem como pela 

assistência e cuidado com os filhos, o que é desempenhado na esfera da vida doméstica e 

privada. Este novo trabalhador terá sua força de trabalho vendida futuramente ao capital, que 

se beneficia dessa atividade reprodutiva, mas não paga por ela (Bhattacharya, “ENTREVISTA 

COM TITHI BHATTACHARYA – A fonte de vida do capitalismo: a base doméstica e social da 

exploração”, 2018a).  

Há ainda uma outra reprodução necessária ao capital que é de segunda ordem, a 

reprodução social ou ideológica da força de trabalho, que, por sua vez, faz com que a reprodução 



145 
 

primária biológica seja subordinada a ela. Enquanto a reprodução primária acontece 

majoritariamente no lócus familiar, a reprodução secundária necessita ser realizada não somente 

pela família, mas também pelas escolas, igrejas, mídias, comunidades, serviços de saúde, pelo 

Estado, dentre outros, pois conformam as instituições sociais que auxiliam o capital a atender 

suas exigências de acumulação na esfera produtiva da vida (Bhattacharya, “ENTREVISTA 

COM TITHI BHATTACHARYA – A fonte de vida do capitalismo: a base doméstica e social da 

exploração”, 2018a).  

Chagas (2018) exemplifica sobre o papel que as religiões desempenham na reprodução 

da ordem do capital, cumprindo a função de inverter a percepção da totalidade da vida social, 

em relação às condições miseráveis que vivem os sujeitos, às condições de privação de 

liberdade e às desigualdades entre os indivíduos. A partir disso, as instituições religiosas 

funcionam como um obstáculo para a transformação da realidade objetiva e desde o seu 

surgimento atuaram como um dos pilares que auxilia a classe burguesa na mistificação das reais 

contradições sociais. Assim, as igrejas justificam a precarização, a desigualdade e a 

desumanização que permeiam a vida dos sujeitos, determinadas pelo modo de produção 

capitalista a partir de uma compensação idealista que objetiva o conformismo das pessoas com 

as suas situações de vida.  

Nesse processo, as instituições religiosas reforçam a ideologia capitalista e patriarcal ao 

defenderem a restrição da vida das mulheres predominantemente às atividades reprodutivas, 

que incluem a maternidade, a submissão, o cuidado com os filhos e outras funções 

tradicionalmente atribuídas ao gênero feminino. Em contrapartida, defendem o papel dos 

homens na esfera da vida pública como aqueles que devem ser dominadores, viris, provedores 

dos lares, dentre outras características sexistas e machistas (Ramos, 2015; Reed, 2008). 

Dessa forma, a reverberação dos valores e da cultura patriarcal se cristalizam nas 

diversas instituições sociais ao longo da história da humanidade, fazendo com que sejam 

concebidos como hegemônicos e travestidos de naturais. Assim, esses valores são reproduzidos 

pela maioria dos indivíduos, distanciando cada vez mais qualquer tentativa de contestação, que 

quando ocorrem, são taxadas sob o prisma de anormais e desrespeitosas aos padrões 

considerados naturais (Ramos, 2015; Reed, 2008).  

No que se refere à família, Durigan (2015) argumenta que esta instituição social é a 

principal mediadora da relação entre os indivíduos e a sociedade, sendo nela que se aprendem 

os valores, normas e papeis a serem desempenhados ao longo da vida. Assim, por estar inscrita 



146 
 

no modo de produção capitalista, a família nuclear burguesa no século XXI é considerada pela 

maioria da sociedade um modelo ideal, universal, natural e imutável de relações familiares. Este 

processo de tentar aparentar a família como se fosse universal, se inscreve entre as condições 

ideológicas que o capital precisou criar desde sua origem para ocultar os interesses de uma 

classe, no caso, da burguesia.  

No entanto, conforme foi discutido anteriormente, o desenvolvimento das forças 

produtivas, a divisão social e sexual do trabalho que conformaram a estrutura familiar de cada 

período histórico, processo esse, determinado pelo surgimento da propriedade privada e da 

sociedade de classes. Portanto, a instituição familiar possui uma base socialmente constituída. 

Com isso, família surgiu para cumprir a função de reproduzir a ideologia dominante por 

intermédio da reprodução secundária (social e ideológica), que visa preparar o futuro 

trabalhador para a vida em sociedade, conformando suas condutas e formas de pensar no mundo 

para atuar tanto na esfera pública, quanto nas relações privadas (Braz, 2020; Reis, 1984).   

Assim, da mesma forma que os valores familiares são ensinados pelos pais como 

imposições obrigatórias e como se fossem universais, ao mesmo tempo, são reproduzidos nas 

relações extrafamiliares na comunidade, no mundo do trabalho etc. Com isso, na família, as 

figuras de pai e mãe são as primeiras representações de autoridades que os indivíduos aprendem 

a não contestar, relação essa, ensinada sob uma roupagem de respeito a quem é superior. 

Contudo, na realidade, essa organização social configura uma representação e estratégia de 

aceitação com maior facilidade dos valores do modo de produção capitalista, permeados pela 

desigualdade, hierarquia e discriminações. Nessa direção, este é o preparo inicial que forma a 

base para que as futuras mulheres se tornem submissas aos seus pais e, posteriormente, aos seus 

futuros maridos, chefes de trabalho e outros homens – ainda que de forma não-consciente -, 

conformando relações hierárquicas e desiguais baseadas na idade e no sexo (Reis, 1984).  

A partir dessa estrutura da família dotada de dominação e poder, traveste-se a 

socialização de relações de controle e submissão como se fossem amor, afeto e realizadas em 

proveito do bem-estar social de todos, sendo que, contestações de toda ordem dessas relações 

são tidas como más condutas, anormalidade e infração ao regimento familiar normativo. Esse 

processo não ocorre de maneira unívoca, mas é predominante os ensinamentos que visam à 

criação de sujeitos obedientes, autodisciplinados, dotados de valores morais, conservadores, 

passivos, que se dediquem ao trabalho e reproduzam as estruturas da sociedade, não criticando-

as. Esse conjunto de regras visa o não rompimento com as ideologias dominantes, e, como 



147 
 

consequência, provocam condições de adoecimento psíquico empobrecedoras do 

desenvolvimento pleno da personalidade dos indivíduos (Durigan, 2015; Ramos, 2015).  

Dessa forma, os afetos e sentimentos socializados na família assumem a forma de valor 

de troca, não sendo proporcionados incondicionalmente, mas, ao contrário, são oferecidos de 

acordo com as condutas e expectativas que os pais esperam dos filhos. Essa condição significa, 

muitas vezes, renunciar os desejos, as necessidades e as atividades significativas para os sujeitos 

por não estarem de acordo com os papeis de gênero, o que, em última instância, repercute no 

impedimento do desenvolvimento pleno da personalidade. Tais relações apresentam-se de 

forma mistificada na realidade objetiva, desintegradas das relações sociais de classes, o que 

também impede os sujeitos em sua maioria, de acessarem as mediações históricas e culturais 

que as constituíram, fazendo com que sejam concebidas como se fossem inatas (Reis, 1984).  

Assim, para que a ideologia capitalista patriarcal se reproduza entre os indivíduos, 

socializa-se na família o conjunto de papeis sociais de gênero a serem representados por homens 

e mulheres de acordo com o que se espera de ambos na sociedade. E, mesmo que atualmente 

reverbere-se um discurso de liberdade que vai na direção da ideia de ampliação de vários 

modelos familiares e estilos de vida, ainda prevalece consistente o repúdio às famílias e pessoas 

que tentem subverter o modelo monogâmico (Braz, 2020).  

Nesse sentido, a família monogâmica, organizada sob o poder patriarcal, ainda é 

dominante, sendo que o patriarca de forma mistificada se torna guardião da ideologia burguesa 

impondo-a sobre as mulheres e os filhos. A partir disso, os vínculos e as relações estabelecidos 

entre ambos são norteados por meio do medo, das proibições e da culpa como formas de 

pressionar o desenvolvimento da rígida divisão dos papeis sociais/sexuais. Nesse processo, aos 

machos instigam-se que se constituam como homens sociais, podendo ou devendo ser 

agressivos, pouco cooperativos, irresponsáveis, fortes, viris, competitivos, dominadores, 

racionais/individualistas não expressando afetos e emoções. Em contrapartida, às fêmeas 

ensina-se que se constituam como mulheres sociais, devendo desejar a maternidade, o exercício 

dos afazeres domésticos, o cuidado, a afetividade, a submissão, a responsabilidade, a 

fragilidade, sendo passivas e emotivas, dentre outras características (Lessa, 2012).  

Braz (2020) expõe que na sociedade capitalista, apesar das relações entre homens e 

mulheres serem pautadas por essa desigualdade dos papeis de gênero, tratam-se de relações que 

futuramente são travestidas de “amor romântico”, e, a partir dessa lógica, permite-se assegurar 

com menos contestações a manutenção da ideologia burguesa, reverberando a vida privada e o 



148 
 

casamento como objetivos de realização pessoal exclusivos dos indivíduos. Assim, a união 

monogâmica aparece sob a roupagem de única forma de enfrentamento das dificuldades da vida 

coletiva e do sentimento de solidão, que são provocados pelo individualismo e desigualdade 

produzidos pelo próprio capitalismo.  

Esta forma de “amar” e de “união” baseiam-se na lógica da propriedade privada, no 

sentimento de posse sobre o outro, sendo reforçada mais ainda para as mulheres, que são 

ensinadas a se sentirem “completas” somente quando casadas e tendo uma família. E, ainda que 

as mulheres trabalhem fora de casa, são ensinadas a se dedicarem mais às tarefas domésticas e 

à criação dos filhos, pois, do contrário, geralmente são rechaçadas socialmente e consideradas 

“não femininas” ou “menos mulheres” (Braz, 2020). 

De acordo com Castro (2022), quando a reprodução da lógica das cisões de gênero não 

se torna suficiente pela família e as outras instituições sociais, o Estado sob a forma da lei 

(revestida de valores conservadores) garante que haja a sua efetivação. Isso ocorre, por 

exemplo, a partir da precarização do acesso à educação sexual de qualidade - que permitiria o 

conhecimento sobre o próprio corpo -, pela proibição do aborto seguro e gratuito, pelo não 

financiamento de pesquisas sobre métodos contraceptivos com 100% de eficácia etc. E, ainda, 

quando ocorre a experiência da maternidade, esta condição dificulta que as mulheres consigam 

trabalho pela dificuldade de conciliação de ambas funções, fazendo com que sejam obrigadas a 

retornar às atividades domésticas majoritariamente desempenhadas por elas.  

Vale ressaltar que, ainda que essa organização social seja mais favorável aos homens, 

isso não significa que não haja situações que envolvam acometimento emocional quando eles 

precisam lidar com os papeis que lhes são exigidos. Isso se explica, pois essa sociedade 

fragmenta e deteriora a forma de ser e experienciar dos seres sociais como um todo, o que atinge 

ambos, mas recaindo consequências mais maléficas sobre as mulheres. Assim, a maioria dos 

homens não vivem sua condição e experiências de vida como sofrimento, e, deve ser apontado 

corretamente que assim como em uma sociedade de classes nem todos os burgueses são 

plenamente realizados, os homens também não o são no patriarcado. No entanto, eles usufruem 

de condições de privilégios e grande parte deles se regozijam disto (Badinter, 1985; Braz, 2020). 

A partir do exposto, ressalta-se que a totalidade das relações estabelecidas pela ideologia 

burguesa forja e obriga a não contestação do capital, sendo que, quando ocorrem tentativas de 

subversão da ordem social, desferem-se mecanismos coercitivos com o objetivo de controlar 

essas manifestações. A violência nesse processo cumpre a função de ser um dos instrumentos 



149 
 

de dominação para que não se rompa com os papeis de gênero reproduzidos na esfera 

reprodutiva designada às mulheres, já que estes são essenciais à manutenção do modo de 

produção capitalista. Não à toa, os “porta-vozes” do capital lançam sobre a família qualquer 

responsabilidade em relação às possíveis “disfunções” que lhe surgem, o que, por vezes, faz 

com que se use da violência para que haja o retorno aos valores da família tradicional (Lessa, 

2012; Mészáros, 2002).  

Para compreender esse processo de forma mais aprofundada, é preciso entender que esse 

conjunto de ideologias reverberadas pelo modo de produção capitalista patriarcal - tendo a 

mediação da família para sua apropriação -, se materializam nas relações sociais dos indivíduos 

e são compreendidas na psicologia histórico-cultural como universalidade. Segundo Oliveira 

(2005), Pasqualini e Martins (2015) e Silva (2009), a universalidade se materializa nas 

produções historicamente produzidas pela humanidade, e, para que seja socializada aos sujeitos 

há a necessidade de mediação das particularidades. Estas, por sua vez, são constituídas pelas 

instituições sociais - sendo a família a principal delas -, e seu desenvolvimento é determinado 

pela atividade. 

Nessa direção, torna-se relevante pontuar que, as elaborações sobre a atividade humana 

como condição base para a apropriação da relação entre os valores capitalistas patriarcais 

(universalidade) e as aprendizagens no seio familiar (particularidade) serão expostas, à medida 

que são imprescindíveis para o entendimento da gênese da dinâmica dialética entre o que se 

ensina nos processos de socialização (dentre os quais, inclui-se os papeis de gênero) e o que é 

apreendido pelos indivíduos, tendo expressão última na singularidade do psiquismo humano 

(Oliveira, 2005; Pasqualini & Martins, 2015; Silva, 2009).  

 A partir disso, é preciso compreender que as atividades humanas se gestam na relação 

que os seres humanos estabelecem com a natureza, permitindo a eles mediar, regular e controlar 

seu metabolismo, engendrando assim, o trabalho humano responsável pelo desenvolvimento 

histórico-social da humanidade e a transformação da atividade. Esta forma de trabalho arrolada 

pelo materialismo histórico-dialético fez com que os indivíduos historicamente interviessem 

sobre a natureza, com o objetivo de criarem meios para satisfazer suas necessidades, 

distanciando-se cada vez mais, de um intercâmbio imediato e instintivo com a natureza como 

acontece com os animais (Engels, 1999).  

Nesse processo, o trabalho converteu-se no principal elemento mediador entre o homem 

e a natureza, tornando-se responsável pela apreensão dos objetos para a satisfação das 



150 
 

necessidades humanas primárias, ou seja, àquelas que são de ordem fisiológica e interligadas 

ao corpo, tais como a fome, a sede, aquecer-se, dentre outras (Engels, 1999). Com isso, a partir 

do momento em que os seres humanos criaram instrumentos para transformar sua realidade, 

gestaram-se necessidades de segunda ordem, referentes às produções tipicamente e 

qualitativamente humanas que passaram a ser orientadoras das atividades no mundo. Essas 

produções estão relacionadas as: criações de novos objetos a partir do que foi aprendido com 

as gerações anteriores por meio do trabalho coletivo; complexificação do conhecimento sobre 

a natureza e o desenvolvimento de novas habilidades para transformar os objetos naturais 

(Asbahr, 2005; Bernardes, 2010; Duarte, 2004; Fromm, 1979; Leontiev, 1978; Martins, 2011; 

Santa & Baroni, 2012; Silva, 2013).    

As condições acima citadas foram responsáveis por subsidiar as novas necessidades que 

se interligaram com as intenções, permitindo a criação de novos meios de trabalho e a cultura 

– objetivações. Assim, pode-se afirmar que os seres humanos não se adaptam à natureza como 

forma de sobrevivência como acontece com os animais, mas outrossim a transforma e a coloca 

à sua disposição para satisfazer suas necessidades (Asbahr, 2005; Bernardes, 2010; Duarte, 

2004; Fromm, 1979; Leontiev, 1978; Martins, 2011; Santa & Baroni, 2012; Silva, 2013).   

Vale ressaltar que, para transformar a atividade socialmente objetivada necessita-se das 

mediações, que consistem nas relações, símbolos e objetos que se interpõem entre o indivíduo 

e a natureza de forma intencional para transformar a realidade social. Isso permite o 

aperfeiçoamento da intervenção sobre os objetos naturais na busca de transformá-los em 

sociais, o que ocorre como exigência para o desenvolvimento da atividade social (Bernardes, 

2010; Martins, 2011; Mello, 2020; Vygotsky, 1995b).  

Os mediadores da transformação orgânica das condutas em atividade cultural são os 

instrumentos e signos, em que os primeiros se caracterizam por ferramentas físicas, externas, 

meios técnicos e sociais elaborados no desenvolvimento do trabalho coletivo, a partir do 

conhecimento transmitido por gerações anteriores. Os instrumentos são interpostos na relação 

entre a atividade dos seres humanos e os objetos a fim de modificá-los, conduzindo à 

transformação da realidade externa e transcendendo seu uso para além da satisfação da 

necessidade inicial que gerou a sua criação (Bernardes, 2010; Martins, 2011; Mello, 2020; 

Vygotsky, 1995b).  

Já os signos são objetivações externas, formas generalizadas da atividade social e de 

seus produtos, que ao serem apropriadas convertem-se em uma propriedade da interioridade ou 



151 
 

individualidade, ou seja, se estruturam no plano psíquico dos indivíduos constituindo as 

mediações psicológicas necessárias para o domínio dos instrumentos e da conduta humana. 

Ambos, por sua vez, formam uma unidade material e ideal de mediação do processo de 

desenvolvimento da atividade, qualificando-a, de modo que, quando os sujeitos estão no trato 

com os objetos transformando a natureza por meio dos instrumentos, ao mesmo tempo, 

internalizam novas habilidades, aptidões e conhecimentos em plano subjetivo a partir dos 

signos. Nesse processo, cria-se uma dimensão psicológica autocriativa nos indivíduos, que 

passa a operar por ações mediatizadas e planejadas transformando os objetos e a si mesmos 

(Bernardes, 2010; Martins, 2001; Mello, 2020; Silva, 2013; Vygotski, 1991c). 

Quando a atividade mediada pelos instrumentos e signos se complexifica criando as 

necessidades secundárias e sociais, então ela passa a ter um objetivo material ou ideal 

constituído. Nesse processo, ambos são consolidados para a satisfação das necessidades 

humanas, sendo que os objetivos materiais se caracterizam pelos bens concretos, tais como 

utensílios domésticos, instrumentos de trabalho etc., enquanto que os objetivos ideais se 

materializam através da criação da cultura, como por exemplo, na arte, na ciência, nos 

conhecimentos socialmente produzidos e dentre outros que complexificam a atividade interna 

humana. Os objetivos então, cumprem o papel de guiar a atividade contribuindo para estimular 

um conjunto de ações planejadas que se orientam para uma finalidade, e, por sua vez, os 

processos responsáveis por incitar, impulsionar e dirigir as ações para um objetivo articulando 

necessidade e objeto é denominado de motivo (Asbahr, 2005; Leontiev, 2017; Silva, 2013).  

Vale ressaltar, conforme apontado por Duarte (2004), que nas ações por si só não se 

estabelecem relações mediadas entre os motivos e o objeto, pois para tal é necessário que o 

conjunto de atos desenvolvidos pelo sujeito tenham intencionalidades, ou seja, lhe direcione de 

forma que possa buscar compreender com as devidas apropriações a atividade prática 

desempenhada. Esse processo compõe a finalidade, que é o fator principal para gerar operações 

cada vez mais criativas na condução da atividade. Essas operações, por sua vez, passam a ser 

aperfeiçoadas a partir da constância de tentativas e por métodos que o indivíduo desenvolve 

para melhorar sua práxis (Leontiev, 2017).  

Sintetizando, de acordo com Asbahr (2005), Martins (2001) e Vieira (2017), a atividade 

inicialmente se estrutura pelas necessidades biológicas e ao serem orientadas à determinados 

objetos para satisfazer as vontades humanas, os indivíduos passam a desenvolver novos 

objetivos a partir dessas necessidades primárias, que posteriormente passam a ser não somente 

àquelas instintivas do estômago, mas também as produzidas pela fantasia. O que impulsiona a 



152 
 

busca pelos objetivos são os motivos, que ao serem pré-estabelecidos, faz com que os 

indivíduos executem ações para concretizá-los na atividade. Essas ações devem estar orientadas 

pelos objetivos, ou seja, pelos interesses e intenções em direção ao que se busca atingir como 

resultado. Ao mesmo tempo, também devem ser direcionadas a partir das operações realizadas 

para alcançar os objetivos, o que é feito a partir de um conjunto de procedimentos, meios 

práticos e condições para a sua execução. Por fim, todo esse processo da atividade humana se 

materializa na finalidade, caracterizada por uma meta estabelecida previamente na consciência 

que o indivíduo deseja atingir visando sua satisfação pessoal e o reconhecimento da sociedade 

pelos seus feitos.   

 Assim, o processo de constituição da atividade humana não ocorre de forma aleatória 

ou por uma concepção de desenvolvimento progressivo-evolutivo-linear, mas por intermédio 

de condições objetivas e contradições nesse processo, que é composto por crises, saltos, pelo 

surgimento de novas habilidades e aptidões. Sendo assim, trata-se de uma dinâmica 

contraditória e dialética em que a atividade pode se converter em ação ao perder seus motivos, 

e, ao mesmo tempo, uma ação pode adquirir motivos e se tornar atividade ou se transformar em 

operação quando se torna um meio para alcançar um objetivo (Elkonin, 1987; Leontiev, 1978; 

Vygotsky, 1996).  

Destarte, a atividade não pode ser desvinculada da vida social, pois ela se estrutura 

primordialmente de acordo com o acesso aos meios, objetos e a posição social que os indivíduos 

ocupam na sociedade, ou seja, a partir de suas condições objetivas de vida (Leontiev, 1978; 

Pasqualini, 2006). Com isso, a partir do advento da divisão social do trabalho e da sociedade 

de classes houve uma conversão da atividade em trabalho alienado, à medida que os bens 

materiais e culturais produzidos pelos indivíduos foram expropriados e deixaram de lhes 

pertencer. A partir disso, a condução do desenvolvimento da atividade humana sobre o mundo 

tornou-se majoritariamente alienada, visto que os sujeitos perderam a dimensão da totalidade 

dos processos que subjazem suas ações nas atividades desenvolvidas (Duarte, 2004; Santa & 

Baroni, 2012). Nos dizeres de Duarte (2004): 

Os seres humanos, a partir de um certo ponto da evolução natural (biológica), tornaram-

se biologicamente aptos à realização de uma atividade chamada “trabalho”. Hoje em dia 

utilizamos a palavra “trabalho” para nos referirmos ao emprego, à profissão, ou seja, 

para nos referirmos a um processo de troca próprio da sociedade capitalista: nós 

trocamos nossa atividade por um salário. Por isso Marx dizia que o operário vende sua 

força de trabalho, ou seja, que a força de trabalho do operário é, na sociedade capitalista, 



153 
 

uma mercadoria. Mas essa forma de trabalho é uma forma historicamente situada, que 

surgiu juntamente com os demais aspectos essenciais que caracterizam a sociedade 

capitalista, que é a sociedade que sucedeu ao feudalismo e que existe até hoje. Já 

existiram formas históricas diferentes de trabalho e espero que no futuro existam formas 

diferentes da forma capitalista, isto é, formas não alienadas de trabalho. Mas tanto no 

passado como no presente e também no futuro há certas características que definem o 

trabalho como uma atividade humana (Duarte, 2004, p. 48).  

Nessa direção, no processo de socialização na sociedade de classes e no modo de 

produção capitalista em que a atividade humana ganha particularidades, há um empobrecimento 

em relação à conversão das necessidades em motivos e fins, à medida que as condições de 

alienação estabelecidas pela sociedade capitalista impedem os sujeitos de buscarem motivos 

reais na efetivação de suas atividades. Tal processo é forjado no capitalismo, de modo que as 

pessoas em sua maioria não se desenvolvem plenamente nesta ordem social, mas, ao contrário, 

o desenvolvimento humano restringe-se ao limite da satisfação das necessidades aos níveis 

básicos de sobrevivência - atendendo aos objetivos da burguesia -, o que produz uma 

fragmentação e distanciamento das finalidades que são promotoras da humanização dos 

indivíduos (Martins, 2001).  

Dentre as objetivações da humanidade originadas pela atividade social alienada estão os 

significados, que constituem o processo primordial de humanização dos indivíduos como seres 

culturais e sociais (Costas & Ferreira, 2011). Os significados sociais são os valores, tradições, 

culturas, normas, ideias políticas, religiosas, filosóficas, científicas, familiares etc., produzidos 

ativamente pelos seres humanos, sendo socializados historicamente na humanidade e 

apropriados a partir do contexto em que estão inseridos e das relações estabelecidas com as 

pessoas de convivência. Já os sentidos pessoais são as elaborações particulares de cada sujeito 

a respeito dos significados e origina-se pela mediação das internalizações sobre o contexto de 

vida, os conhecimentos pessoais, os motivos e as finalidades das experiências humanas 

(Leontiev, 1978; Serra, 2019).  

Ambos (sentidos e significados) não se reduzem um ao outro, mas formam uma unidade 

dialética, interativa e se imbricam a tal ponto, que os sentidos (subjetivos) refletem e são 

determinados pelos significados (objetivos), que são transformados qualitativamente. Tal 

processo, sintetiza uma concepção de mundo e vivências únicas sobre a realidade objetiva e os 

valores apreendidos. Por isso, essa apropriação das experiências vividas não ocorre de forma 

espontânea, imediata ou casual como se fosse um reflexo do mundo e das relações reproduzido 



154 
 

na consciência, pois as pessoas estabelecem uma postura ativa no processo de internalização da 

cultura, aceitando-a ou se opondo e confrontando as ideologias que a concernem (Leontiev, 

1978; Zanella, 2020).  

A partir da inserção dos indivíduos na sociedade capitalista que se estrutura pela 

ideologia burguesa patriarcal, os motivos, significados e sentidos produzidos no que se refere 

aos papeis sociais de gênero acabam sendo reproduzidos de forma alienada. Isso remete à 

internalização das relações estabelecidas na realidade objetiva de forma fragmentada, em nível 

aparente e sob explicações de causa e efeito, não demonstrando os nexos causais em essência 

dos fenômenos (Duarte, 2020). Nascimento (2015a) postula que desde a tenra infância as 

mulheres e os homens são educados para agirem de acordo com os significados sociais que 

representam como devem agir, se comportar e pensar, o que é associado a biologia que cumpre 

a função de apresentar uma “explicação” sobre as condutas a serem constituídas.  

 Esse processo funciona da seguinte maneira: as características biológicas que diferem 

os machos e fêmeas a partir do sexo, arroladas nas discussões no início desse tópico, são 

reproduzidas na sociedade como causas da desigualdade entre homens e mulheres. No entanto, 

tais particularidades tratam-se de descrições das diferenças sexuais, que ao serem utilizadas 

como explicações do comportamento ontogenético, reduz o ser humano aos seus níveis 

elementares de desenvolvimento e não o concebe como ser social que produz a cultura e a ela 

atribui intencionalidade (Izquierdo, 2010, 2013).  

A partir da concepção biológica sobre os gêneros, entende-se que as mulheres tendem a 

ser submissas, passivas, sensíveis, possuem um trato inato para as atividades de cuidado e 

instintivo com a maternidade, pois herdam tais características genotípicas e fenotípicas que já 

se encontram desde o nascimento inscritas em seus genes. Do mesmo modo, se concebe que os 

homens são por natureza pouco cooperativos, dominadores, agressivos etc., devido a sua maior 

força física e composição de massa corpórea em relação às mulheres (Izquierdo, 2003). 

No entanto, conforme apontado ao longo deste tópico, as constituições históricas, 

econômicas, sociais e psíquicas é que significam os comportamentos de homens e mulheres na 

sociedade. Nesse processo, seus corpos sexuados e as diferenciações entre eles são 

subordinados a um conjunto de papeis sociais ideológicos que têm existência objetiva, orientam 

as ações humanas e foram criados a partir do advento da sociedade de classes, da divisão sexual 

do trabalho e do patriarcado. Ou seja, os sexos divididos em machos e fêmeas são classificados 



155 
 

de forma autoritária, hierarquizada e desigual através da cultura e as características e 

representações cindidas entre esses indivíduos conformam o gênero (Borrego, 2018).  

Izquierdo (1992, 2001) ressalta a importância de compreender a relação dialética, não 

redutível ou cindida entre a cultura e a biologia, em que os caracteres sexuais primários 

determinantes da procriação, até o presente momento, são a base biológica e dicotômica que 

diferencia machos e fêmeas de forma inata. Entretanto, os caracteres secundários são 

diferenciações estreitamente estatísticas, polares, não padronizadas e passíveis de mutações. 

Com o desenvolvimento da atividade humana, possibilitou-se através da suplementação 

alimentar, dos tratamentos hormonais, dos exercícios físicos, dentre outras criações que muitas 

mulheres tenham massa corpórea, pelos e força muscular igual ou superior aos homens. Ao 

mesmo tempo, existem homens cujas mamas, tamanho do quadril e outras dimensões corporais 

são mais avantajadas que as das mulheres (Izquierdo, 1992, 1998a).  

Assim, foi contestada a ideologia que tentou dar uma roupagem científica ao 

entrelaçamento entre os papeis sociais de gênero e o sexo através de uma explicação biológica. 

A partir disso, comprovou-se que as diferenciações biológicas do sexo não podem e nem é 

possível que provoquem desigualdades sociais. Isso se explica, pois por mais que a pré-

condição biológica das espécies anteceda às práticas culturais, foram os seres humanos 

transformados em seres sociais por meio da atividade/trabalho na história da humanidade, que 

produziram a cultura (sendo as desigualdades de gênero o seu subproduto) (Borrego, 2018). 

Já o contrário, não ocorre, pois a biologia por si só não é responsável pela transformação 

da cultura, assim como a cultura não é capaz de criar a biologia. Dessa forma, as desigualdades 

sociais entre homens e mulheres são produto dos papeis de gênero, que consistem em um 

conjunto de representações, características, comportamentos, valores, normas, aspirações, 

atividades, lugares que se ocupa na família, no trabalho, vestimentas e acessórios culturalmente 

criados e atribuídos para corresponder ao sexo dos indivíduos (Borrego, 2018).  

A partir do exposto então, pode-se afirmar que dentro de novas configurações – que não 

mais necessariamente as utilizadas no período da Antiguidade e da Idade Média, existe ainda a 

naturalização quanto ao cumprimento da ideologia patriarcal, que ao tomar em sua aparência a 

forma natural e inata, tolhe a maioria dos sujeitos de se desenvolverem livres das amarras dos 

papeis sociais de gênero e de acordo com o que lhes fazem sentido. Tal processo ocorre desde 

quando a família fica sabendo o sexo biológico da criança, e, a partir desse momento, já é 

iniciada a socialização na vida coletiva de acordo com os significados em relação aos gêneros. 



156 
 

Nisso, as roupas, os objetos, a decoração dos quartos, os brinquedos, os comportamentos etc., 

são feitos e orientados para corresponder ao que é considerado como papeis sociais que os 

futuros homens e mulheres devem desenvolver na sociedade capitalista (Duarte, 2020; 

Nascimento, 2016).  

Não à toa, às meninas são ofertadas bonecas, utensílios domésticos do lar, produtos 

cosméticos de beleza etc., e junto a eles, ensina-se que devem usar determinado tipo de 

vestimenta, pensar e se comportar de modo a internalizarem a posição social de cuidadoras, 

sensíveis, objetos de desejo, mãe, esposas subservientes aos maridos e à vida restrita ao 

ambiente doméstico. Em contrapartida, aos meninos são oferecidos carrinhos, armas em 

miniaturas, robôs, espaçonaves, dentre outros objetos e lhes ensinam sobre como ter autonomia, 

liderança, a se protegerem, serem provedores, independentes, másculos e ousados, o que condiz 

com a vida pública, com o desenvolvimento do raciocínio lógico e com as atividades que 

exigem o exercício destes papeis na família, no trabalho, na política, na ciência etc. (Duarte, 

2020; Nascimento, 2016).  

Com base no que é defendido por Leontiev (2010a), complementa-se de acordo com a 

psicologia histórico-cultural, que toda brincadeira é dotada de objetivos, mesmo que a criança 

não tenha conhecimento dos motivos e finalidades por trás de suas ações. Através dos 

brinquedos e brincadeiras, a criança representa o mundo objetivo e internaliza ações 

relacionadas ao modo como deve se portar quando for adulta, incorporando as regras sociais e 

formas consideradas adequadas de agir e se comportar. Nesse processo, o sistema sexo/gênero 

apropriado da realidade social rege majoritariamente as condutas de homens e mulheres, ao 

serem apresentados como diferenças naturais determinadas pela biologia.  

A partir dessa forma de socialização, são ocultados os motivos (justificativas para 

impulsionar a conformação a um ou outro gênero) e as finalidades (porque pensar e se 

comportar de acordo com o gênero) reais por trás dos papeis sociais desenvolvidos. Isso faz 

com que as gerações de pais, mães e filhos sejam socializados para internalizarem praticamente 

sem nenhuma contestação a educação sexista. Esse processo ocorre subsumido aos interesses 

da classe burguesa no modo de produção capitalista, que, com base nos motivos e finalidades 

alienados sobre o gênero, reproduz para os sujeitos a lógica de que não devem desejar ser 

reconhecidos como fora das normas e das expectativas sociais. Para que haja sucesso nessa 

imposição, as discriminações, os preconceitos e as violências são apropriados para impedir 

contestações de toda ordem e acabam sendo efetivos devido aos danos físicos e psíquicos que 

causam (Scherer, 2013).  



157 
 

Entretanto, ainda que os significados sociais, os motivos e as finalidades alienados 

conduzam majoritariamente a socialização e a internalização dos papeis de gênero, há também 

o movimento de elaboração pessoal que os indivíduos fazem dos valores e normas culturais. 

Assim, existem aqueles que não se enquadram nesses padrões e elaboram sentidos contra 

hegemônicos sobre o que representam na realidade objetiva. Com isso, o que se considera 

masculino ou feminino é entendido como qualidades de qualquer sujeito, independente do sexo 

que possua. Essas concepções podem ter maior alcance por meio do método materialista 

histórico dialético de Marx e Engels, que se mostra um arsenal teórico-metodológico 

fundamental para romper com conceitos apresentados de forma alienada. No que se refere ao 

presente objeto de estudo, permitiu a compreensão do gênero como estratégia de classe a 

serviço do capital que determina a violência sofrida pelas mulheres.  

Simultaneamente, o referido método também foi essencial para compreender de que 

modo as instituições sociais – dentre elas, as famílias principalmente, reproduz a ideologia 

patriarcal, conformando uma particularidade mediadora do processo de interiorização feito 

pelos indivíduos acerca do gênero. Há ainda a necessidade de apresentar como a relação entre 

universalidade e particularidade se expressam na singularidade. Ou seja, como as ideologias do 

capitalismo patriarcal com a mediação da família e das outras instituições sociais, são 

internalizadas e expressas nas formas singulares do ser social: na sua consciência e 

personalidade, o que será feito na próxima seção. 

Por fim, a discussão desenvolvida até este ponto, permitiu a partir das bases materiais 

de compreensão da opressão de gênero, refletir que a história das dominações, repressões e 

violências de um sexo sobre outro começou com a sociedade de classes, com o advento da 

propriedade privada e com a divisão social do trabalho. Logo, somente haverá seu fim quando 

estes elementos forem aniquilados e suas formas materiais/ideológicas (baseadas na divisão 

sexual do trabalho, no patriarcado, no machismo, na família tradicional etc.), derem lugar à uma 

sociedade igualitária, humanizada e sem ideologias degradantes das condições de vida.  

Esta nova sociedade, conforme postulado por Marx e Engels (1998), precisa libertar 

mulheres e homens das amarras do capitalismo patriarcal e findar a exploração entre os seres 

humanos, que traz em seu bojo relações de opressão. Para isso, é preciso superar o capitalismo 

na busca por valores voltados para relações sociais cooperativas, coletivas e com base na justiça 

social, o que somente será possível com a constituição de uma nova ordem social.  

  



158 
 

3. CONTRIBUIÇÕES DA PSICOLOGIA HISTÓRICO-CULTURAL PARA UMA 

TEORIA DO PROCESSO DE INDIVIDUAÇÃO DO GÊNERO: A 

INTERNALIZAÇÃO DA VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER 

Nesta seção, a partir do exposto anteriormente, pretende-se estabelecer uma relação 

dialética entre as discussões acerca da ideologia patriarcal e da violência de gênero - que 

conformam o nível universal e social das relações humanas -, com a dimensão singular e 

psicológica dos sujeitos, a fim de apreender o processo de internalização dos significados 

sociais de gênero e, por sua vez, da violência contra as mulheres. As elaborações feitas sobre 

os processos gerais de socialização do gênero e da violência contra a mulher foram analisadas 

pelo método materialista histórico dialético de Marx e Engels e a interiorização a nível psíquico 

dos significados desses conceitos serão abordados a partir dos pressupostos teórico-

metodológicos da psicologia histórico-cultural.   

A partir disso, a seção foi organizada em quatro tópicos que compreendem: a) a relação 

dialética entre objetivações e subjetividade na internalização da opressão/violência de gênero; 

b) a formação e a expressão dos significados sociais sobre a violência contra a mulher na 

consciência; c) as repercussões dos significados sociais e os impactos da violência sobre a 

personalidade de mulheres violentadas e, d) o processo de apropriação/internalização das 

significações da violência pelos homens agressores 

 

3.1. A relação dialética entre objetivações e subjetividade na internalização da 

opressão/violência de gênero 

Com base no que foi discutido até o momento, pode-se compreender que a violência 

contra a mulher é uma problemática que atravessa a história da humanidade, sendo considerada 

uma das expressões do poder masculino legitimado social e historicamente, que faz com que as 

vítimas sejam majoritariamente privadas da liberdade de ir e vir, do sentimento de segurança, 

da construção de relacionamentos confiáveis de quaisquer natureza com os homens etc. 

(Alemany, 2009).  

 Para compreender a dimensão singular referente aos processos de internalização dos 

papeis sociais de gênero, que são a base para o entendimento sobre como a violência contra a 

mulher é interiorizada e justificada, é preciso entender como se constitui a formação da 

consciência, que se estrutura pela apropriação dos significados sociais objetivados na realidade 

e dos sentidos pessoais elaborados em relação a eles por cada sujeito. Assim, segundo Leontiev 

(2004), a consciência humana é constituída como um produto das relações estabelecidas pelos 



159 
 

indivíduos na sociedade, o que lhe atribui uma natureza histórica e social determinada pela 

atividade como principal mediadora de sua formação. A partir das atividades desenvolvidas 

pelos seres humanos no mundo, ocorrem as apropriações dos bens materiais e culturais 

produzidos historicamente na humanidade pelas gerações anteriores. Tal condição é essencial 

para a constituição da consciência, que primeiramente existe nas relações sociais entre os 

humanos e no mundo externo e, posteriormente, como reflexo subjetivo da realidade objetiva 

(Camilo, 2008).  

 Vale ressaltar que a consciência humana não se constitui como reflexo direto das 

relações sociais. Primeiramente, ela gesta-se em um plano interpsíquico a partir da apropriação 

das objetivações humanas e, posteriormente, em plano intrapsíquico quando as atividades e 

relações externas são interiorizadas. Nesse processo, o sujeito se apropria das relações sociais 

e da realidade objetiva, atribuindo-lhes novas significações e sentidos de acordo com sua 

história particular de vida e experiências pessoais (Leontiev, 1978).  

É preciso pontuar que as objetivações são resultado do processo de trabalho de produção 

e reprodução da cultura humana, que são materializadas como bens materiais e culturais 

socialmente constituídos e, posteriormente, são apropriadas quando as relações entre os 

indivíduos e a formação histórico-social do gênero humano se instituem como mediadores do 

desenvolvimento humano. Em meio a esse processo, que se constitui a reprodução e a 

internalização das práxis sociais por cada sujeito na dimensão psíquica singular (Davidov & 

Shuare, 1987; Duarte, 2004; Martins & Eidt, 2010). 

 A singularidade é o processo pelo qual um indivíduo se torna único no desenvolvimento 

da ontogênese humana, representando a forma como este concebe e elabora sentidos às suas 

objetivações e apropriações (Silva, 2009). Segundo Pasqualini e Martins (2015), trata-se de um 

desenvolvimento humano único e irrepetível dos sujeitos, ainda que sejam compartilhadas as 

mesmas determinações universais ou particulares. No entanto, é preciso destacar que a 

singularidade, a particularidade e a universalidade coexistem e se articulam. “Na relação entre 

indivíduo e gênero, o modo de existência da vida individual pode ser um modo mais particular 

ou mais universal da vida genérica, a depender das condições objetivas em que essa vida 

transcorre” (Pasqualini & Martins, 2015, p. 370).  

Assim, os significados sociais (que se constituem pelas relações universais/particulares) 

e os sentidos pessoais (elaborados a partir da singularidade e subjetividade de cada indivíduo) 



160 
 

conformam a consciência humana, que sob as bases e mediações da atividade e da linguagem 

transforma o ser humano orgânico em ser social (Martins, 2011; Vygotsky, 1997).  

Conforme discutido anteriormente, a transição dos indivíduos de seres orgânicos para 

sociais ocorre quando se desenvolve novos objetos a partir do dispêndio de trabalho, ou seja, 

no momento em que o manuseio dos instrumentos na realidade objetiva e o uso de 

conhecimentos socialmente compartilhados por outros seres humanos produzem um produto 

objetivado. A partir dessa condição, esse processo passa a ser projetado como ato psíquico de 

forma mais enriquecida e aperfeiçoada. Por sua vez, o psiquismo - que se constitui a partir desse 

percurso -, é apreendido primeiro por intermédio da atividade em sua forma objetiva e, 

posteriormente, se manifesta em sua forma subjetiva como imagem, signos, ideias e a 

consciência em si (Leontiev, 2010b).  

Dessa forma, atividade e consciência tornam-se uma unidade dialética material e 

imaterial, em que a primeira condiciona a existência da última, que, por sua vez, a regula e 

transforma. Esse desenvolvimento é essencial para compreender a historicidade da constituição 

dos processos psicológicos, que têm suas origens nos significados socializados nas relações 

sociais – veiculados por meio da linguagem e refletindo na consciência o mundo objetivo 

(Martins, 2011; Vigotski, 1999b).  

 Segundo Vigotski (2001), a linguagem se constitui como organizadora da atividade 

mental interna e, por sua vez, também da consciência, à medida que, o ser humano ao 

externalizar as aquisições aprendidas com as gerações anteriores e internalizar sua relação com 

o objeto, reorganiza seu psiquismo conforme as novas tarefas postas e habilidades apreendidas. 

Tal processo ocorre pela necessidade humana de transmitir conhecimentos constituídos pelos 

sentidos e finalidades das ações, o que permite aos indivíduos ao mesmo tempo ensinar suas 

aptidões e ter a compreensão verbal e psíquica sobre os objetos e em relação a sua própria 

conduta (Aita & Tuleski, 2017; Pasqualini, 2009).  

Desse modo, a linguagem forma um sistema de signos que se gesta de forma mediada e 

externa por meio das objetivações e relações humanas, e, ao ser internalizada se estrutura como 

processo psicológico interno responsável pela comunicação e autorregulação do 

comportamento (Martins & Eidt, 2010; Saccomani, 2019; Vygotsky, 2001). 

A partir disso, ressalta-se que entender o modo como se desenvolve o psiquismo - 

mediado pela atividade, pelas relações sociais e pela linguagem -, é imprescindível para a 

compreensão do salto qualitativo na transformação dos processos psíquicos de orgânicos para 



161 
 

sociais. Nesse processo, as funções psicológicas humanas elementares que possuem uma 

natureza inata, natural, maturacional e biológica são superadas e transformadas em funções 

psicológicas superiores, que são organizadas em sistemas funcionais que compõem a 

consciência (Aita & Tuleski, 2017; Vigotski, 1999c; Vygotski, 1991b).  

Tal condição ocorre conforme descrito acima, a partir da relação real entre os indivíduos 

no mundo objetivo e o processo de internalização destas relações, condição essa, produzida pela 

mediação dos signos e instrumentos no percurso da atividade, permitindo assim, a apropriação 

da cultura e a interiorização das normas sociais (Aita & Tuleski, 2017; Vigotski, 1999c; 

Vygotski, 1991b). Vale ressaltar, segundo Sirgado (2000) e Vygotsky (1995c), que as funções 

psicológicas elementares não desaparecem para que as superiores possam emergir. Trata-se de 

um processo em que as primeiras são incorporadas e transformadas qualitativamente em 

funções de segunda ordem, ou seja, de natureza coletiva e social, adquirindo uma nova forma 

de existência mediada pela história do gênero humano e da cultura.  

Isso significa que a apropriação cultural de técnicas, práticas sociais, das artes, da 

ciência, das tradições, do comportamento social etc., é o que permite aos indivíduos 

desenvolver novos e mais complexos processos psicológicos enriquecedores das suas 

habilidades, condutas e formas de pensar. Assim, as funções psíquicas interiorizadas 

(consciência, memória, pensamento, atenção etc.), conformam-se pela apropriação das 

objetivações humanas, pela relação com outros indivíduos e pelas aquisições e representações 

pessoais de cada sujeito sobre o mundo (Sirgado, 2000; Vygotsky, 1995c).  

Para além da compreensão sobre como se constitui a internalização dos processos 

cognitivos tipicamente humanos, se faz necessário entender ainda, sua inter-relação com os 

afetos e sentimentos desenvolvidos em relação a determinados fenômenos sociais, formando 

assim a unidade afetivo-cognitiva. A unidade entre afeto e cognição se desdobra da relação 

estabelecida entre atividade e consciência, em que no processo de transformação dos objetos 

naturais em sociais, os indivíduos ao mesmo tempo que modificam sua relação com o mundo 

objetivo, também são transformados subjetivamente. Com isso, as novas aquisições culturais 

apreendidas introduzem um tônus emocional/afetivo que se imprime sobre a atividade, 

produzindo os motivos que a impulsiona (Monteiro & Rossler, 2020). 

Assim, pensamento e emoções se relacionam pelo fato de o objeto ser produzido para 

satisfazer uma necessidade – o que ocorre a partir de processos cognitivos responsáveis pelo 

desvelamento das propriedades e conceituação dos objetos -, mas também pelo sujeito ser 



162 
 

afetado nessa relação a depender do modo como se procede a satisfação de suas necessidades. 

Desse modo, a consciência humana envolve a unidade dinâmica de aspectos afetivo-cognitivos, 

que fundem a apropriação das objetivações (objetividade) com os processos psíquicos 

singulares (subjetividade) do indivíduo (Monteiro & Rossler, 2020).  

Essa compreensão permite entender as emoções que conformam o comportamento 

humano, não como traços constituídos puramente por instintos orgânicos incontrolados, que 

desestruturam a capacidade de autodomínio da conduta, necessitando ser contidos, conforme 

postulado por teorias de base biológicas. Ao contrário, as emoções são orientadas por uma base 

histórico-social oriunda da relação dos sujeitos com os objetos materiais e culturais, de modo 

que, ao se constituírem novos significados e sentidos no processo da atividade, as emoções 

possibilitam o desempenho de diferentes formas de regulação do comportamento humano 

(Monteiro & Rossler, 2020; Vigotski, 1999a).  

Nessa direção, segundo Magiolino (2010), para a psicologia histórico-cultural, as 

emoções desempenham o importante papel de organizadora interna das condutas humanas e 

seu desenvolvimento acompanha o processo histórico da constituição do gênero humano, 

relacionando-se com o resultado dos motivos e das finalidades da atividade. Com isso, de 

acordo com Machado, Facci e Barroco (2011), as expressões emotivas (de alegria, tristeza, 

raiva, satisfação e outras) se constituem a depender da forma como o ser humano lida e é afetado 

pelas relações, acontecimentos e exigências sociais postas no mundo objetivo. Estas, por sua 

vez, são determinadas pelo avanço das forças produtivas e pela posição social que os sujeitos 

ocupam em cada modo de produzir e organizar a vida.  

A partir do exposto, pode-se afirmar que as emoções podem sofrer transformações ou 

ressurgir em dados momentos da vida quando mudam-se os objetivos, motivos e fins da 

atividade humana, alterando também os significados e sentidos sobre os fenômenos sociais. 

Vale ressaltar que, há uma diferenciação entre as emoções e os sentimentos, em que as primeiras 

se caracterizam por respostas fisiológicas e sensações orgânicas em relação aos acontecimentos 

da vida concreta, podendo ser propulsora da atividade humana ou impedindo-a a depender dos 

motivos, intenções e finalidades que se almeja alcançar e das possibilidades de realização 

(Machado et al. 2011; Vigotski, 1999a).  

É importante frisar que, mesmo as emoções tratando-se de reações biológicas associadas 

às vivências humanas, não há como considerá-las um fenômeno estritamente natural e orgânico, 

pois elas são determinadas pelas exigências e relações sociais de cada período histórico da 



163 
 

humanidade. Nesse processo, quando os seres humanos interiorizam os signos produzidos 

socialmente, os significados neles contidos articulam-se às experiências afetivas, constituindo 

os sentidos pessoais. Assim, os sentidos são sempre afetados pelo contexto social de cada época 

histórica, que demarca não somente um conjunto de ideologias a serem cumpridas, mas também 

os sentimentos que emergem a partir delas (Vigotski, 1999a).  

 Sobre os sentimentos, estes estão relacionados com as condições objetivas de vida, as 

relações humanas e a satisfação das necessidades culturais produzidas na história da 

humanidade, tratando-se de reações mais enraizadas e permanentes sobre os fatos que afetam 

os indivíduos e as concepções de mundo internalizadas. Nesse processo, quanto mais 

cristalizada a forma de conceber uma determinada relação social, fenômeno ou representação 

da realidade, maior fixação haverá do sentimento em relação aos objetivos e motivos criados 

sobre eles. Isso faz com que os sujeitos busquem explicações que lhes fazem sentido para 

justificar suas reações e formas de pensar frente às situações experienciadas no cotidiano e 

referente aos conhecimentos adquiridos (Leontiev, 1978; Machado et al. 2011). 

 Dessa forma, em acordo com Vigotsky (2004), as emoções e os sentimentos não surgem 

de forma isolada ou aleatória, pois emergem a partir de uma estimulação que parte da realidade 

concreta e tais estímulos estão relacionados com os significados sociais, que são responsáveis 

pela nomeação e a explicação do que se sente – raiva, tristeza, angústia etc. A partir disso, pode-

se afirmar que as emoções, os sentimentos, a consciência e o pensamento guardam entre si 

relações complexas e dialéticas, pois os indivíduos ao entrarem em contato com o conjunto de 

normas da sociedade vão significar de formas diversas o que aprendem sobre elas. Ao mesmo 

tempo, em paralelo a esse processo, também serão impactados pelas valorações sociais, o que 

produzirá novos afetos e formas de sentimento em relação à realidade.  

Em síntese, os estados emocionais, assim como a consciência, possuem uma história e 

processo de constituição, que é produto da atividade humana e das mediações particulares 

circunscritas na história individual de cada sujeito, assumindo ambos uma natureza dinâmica e 

mutável a depender de cada cultura e do conhecimento aprofundado sobre os componentes 

afetivos que integram o processo de humanização do ser social (Martins & Carvalho, 2016). 

Assim, Monteiro (2015) apresenta uma síntese da unidade afetivo-cognitiva dos processos 

psicológicos:  

É por causa dessa conjectura que se entende a unidade afetivo-cognitiva como 

mecanismo interno e expressão da relação entre atividade e consciência humana. Isso 



164 
 

porque a afectogênese do objeto ao sujeito é primordial para o estabelecimento da 

atividade, bem como dos processos conscientes e cognoscíveis decorrentes dela. Antes 

que a atividade possa ocorrer, a necessidade é sentida; e, quando encontra com o objeto 

se sua satisfação tanto lógica, quanto psicológica e materialmente, ela se motiva e cria 

sentido para o sujeito, além de mobilizar as funções psíquicas necessárias ao encontro e 

à efetivação dos meios de alcançá-lo, isto é, à solução exitosa de tal atividade. Vê-se, 

portanto, que a unidade afetivo-cognitiva concatena atividade e consciência numa 

relação essencial de constituição do sujeito em meio ao seu desenvolvimento; por isso, 

somente com o destrinchamento e a devida conexão entre os componentes da 

consciência (conteúdo sensível, significado social e sentido pessoal) e a estrutura da 

atividade (necessidades, motivos e finalidades) é que se pode chegar à determinação 

afetivo-cognitiva que constitui os processos psíquicos humanos (Monteiro, 2015, p. 

139). 

 A partir das discussões elaboradas neste tópico, compreende-se que a unidade afetivo-

cognitiva é imprescindível para o entendimento da relação entre a afetividade e os valores 

apreendidos no processo de internalização dos papeis de gênero na sociedade patriarcal, e, por 

sua vez, da violência contra a mulher. Com isso, conforme Souza (2006), destaca-se que, a 

condição inferiorizada que assume as mulheres está inscrita pelo conjunto de relações sociais 

que conformam o gênero, de modo que, o desprezo, o julgamento e o ódio por elas só podem 

ser entendidos a partir do desvelamento dos interesses por trás dos significados sociais 

patriarcais, que são reproduzidos na cultura, dando base para a emersão desses sentimentos.  

Segundo Souza (2006), as formas de pensar e sentir dos sujeitos em relação a um 

determinado fenômeno podem ser explicadas a partir das valorações sociais transmitidas de 

geração em geração e pelo contexto histórico em que estão inseridos, o que determina se os 

pensamentos e sentimentos são considerados aceitáveis ou não. Como exemplo, Santos (2016) 

menciona que no período da Grécia Antiga, caso uma mulher não desejasse se casar era 

aceitável que ela fosse agredida. Isso se explica, pois além do casamento cumprir a função de 

proteger a propriedade privada por meio da descendência legítima de herdeiros, também havia 

um sentido político de reprodução da força de trabalho necessária à manutenção da ordem social 

e essa reprodução se fazia pelo controle do corpo e da sexualidade das mulheres.   

 Desde esse período e até o início do século XXI, de forma mais ou menos explícita, 

foram delegados determinados papeis às mulheres que deveriam ser cumpridos para a 

manutenção da ordem social, relacionados à reprodução biológica e social da força de trabalho. 



165 
 

Esse processo foi acompanhado pela imposição de variadas formas de punições para quem não 

se adequasse às normas vigentes, o que chegava a se expressar por casos extremos de violência 

e torturas. Também na Idade Média, por exemplo, aquelas mulheres que não tinham a vida 

social e sexual normatizadas foram taxadas como “bruxas” e muitas eram mortas como uma 

maneira de controlar os comportamentos contra-hegemônicos, que eram taxados sob o rótulo 

de promiscuidade (Pires, 2015).  

Assim, essas formas de violências eram concebidas como comuns na cultura dessas 

sociedades, e, na maioria das vezes, não causava o sentimento de indignação, revolta, rechaço 

etc., nas pessoas, que acabavam internalizando essas condições como se fossem naturais (Pires, 

2015). Já no que se refere à atualidade, por mais que haja muitos casos de violência contra a 

mulher, essa violação de direitos tem maior reprovação social após muita luta dos movimentos 

feministas, que foram responsáveis por reivindicar avanços e mudanças em termos de valores 

sociais, garantia de políticas públicas de proteção e leis punitivas para o combate de tais atos 

violentos (Vigano & Laffin, 2019).  

Esse processo permitiu certa mudança tanto em relação aos padrões de gênero ensinados 

socialmente e internalizados pelos indivíduos, quanto sobre os sentimentos no que se refere às 

pessoas vítimas desses casos, sendo que, é mais incomum hoje em dia uma mulher ser agredida 

por não desejar o casamento e isso não causar indignação, por exemplo. No entanto, por mais 

que houve transformações sobre os valores sociais, entende-se que ainda se mantém a estrutura 

da sociedade de classes que necessita dessas valorações para a sua reprodução, alterando assim, 

em essência, apenas o modo como se expressa o rechaço social em relação às condutas contra-

hegemônicas das mulheres. 

A título de exemplo, vale pontuar que as mulheres que conduziram suas vidas se 

contrapondo aos significados sociais patriarcais, construíram novos sentidos ao que aprenderam 

a partir da educação feminina socialmente, internalizando outros valores referentes às 

significações do gênero. No período da Antiguidade e da Idade Média, elas eram consideradas 

cortesãs ou hereges e sofriam uma série de sanções sociais por suas condutas, o que remete ao 

fato de que um sistema de opressões não emerge sem contestações, mas este é um processo 

solitário e gerador de sofrimento quando não se toma grandes proporções pela sociedade como 

um todo (Souza, 2006).  

 Nessa perspectiva, pode-se afirmar que quando as contestações em relação às normas 

sociais transformam-se em uma força social significativa e provocam novas reflexões para um 



166 
 

grande grupo de indivíduos, ocorrem mudanças tanto nos significados dos valores sociais dos 

períodos históricos, quanto nas emoções e sentimentos em relação ao modo como esses valores 

afetam os sujeitos. Isso resulta na rejeição ou aceitação de um conjunto de padrões 

anteriormente considerados aceitáveis e consolidados. Contudo, compreende-se que esse 

processo aconteceu parcialmente no que se refere aos casos de violência contra a mulher, pois 

mesmo com as conquistas dos direitos humanos garantidas às vítimas, a sociedade de classes 

que estrutura a ideologia patriarcal não foi liquidada. Assim, foram transformadas as valorações 

sobre esse fenômeno nos termos da lei, mas convive juntamente com as sanções penais, o 

desprezo e o assassinato de mulheres até os dias atuais na realidade objetiva.  

Ou seja, a forma como se concebe a violência contra a mulher sofreu uma série de 

alterações, mas ainda permanecem as antigas classificações que recaem sobre as condutas das 

mulheres, considerando quais são passíveis de punições ou não. Por exemplo, das cortesãs e 

hereges do passado, hoje se tem as “mulheres que são ou não para casar”, “mulheres 

consideradas de respeito ou não” etc. Com isso, tem-se a clareza de que os interesses de classe 

por trás do cumprimento dos papeis de gênero pelas mulheres ainda se mantém como uma 

condição para a reprodução da sociedade, classificando-as por comportamentos “positivos” 

quando se adequam a esses papeis e “negativos” quando os contestam.  

Nesse processo, os papeis de gênero que correspondem à classificação autoritária das 

condutas de machos e fêmeas são a expressão da ideologia patriarcal, e, como tal, são 

internalizados na educação social tanto dos homens – que mais cometem violência de gênero -

, quanto das mulheres, que mesmo sendo as maiores vítimas, podem também reproduzir 

relações violentas e serem afetadas de formas diversas por elas. A condição para a internalização 

vai depender da maneira como os indivíduos constituem sua singularidade em relação aos 

significados sociais apropriados sobre a universalidade, o que pode se desdobrar na reprodução 

ou contestação dos valores a depender dos motivos e sentidos que constroem, se são críticos 

aos ensinamentos dos papeis de gênero ou não.  

Por exemplo, se uma mulher sofre rechaço social por não desejar o casamento e no 

processo de constituição do seu psiquismo, ela não consegue acessar as mediações necessárias 

para desenvolver um posicionamento analítico e reflexivo sobre isso, a partir do conhecimento 

científico sobre essa temática, de discussões dos movimentos feministas, por grupos de 

convívio que contestam a educação de gênero etc., muito provavelmente essa mulher 

internalizará a cultura patriarcal reproduzida no senso comum de que o casamento é uma 

obrigação. Dessa forma, a valoração negativa que ela apreendeu sobre os significados de não 



167 
 

se casar na sociedade, podem afetar os motivos e sentidos atribuídos a este posicionamento que 

passa a ser representado como algo ruim ou imoral. Isso faz com que emerja um sentimento de 

vergonha ou culpa sobre a consciência e os sentimentos, por pensar na possibilidade de não se 

casar, além de raiva ou desprezo por outras pessoas que não possuam esse desejo.  

Percebe-se que esse é um psiquismo orientado pelos significados alienantes da 

sociedade capitalista, pois o indivíduo não teve acesso às mediações necessárias para desvelar 

as relações sociais e transformar seus sentidos pessoais em relação aos significados socialmente 

constituídos. No entanto, vale destacar que, as concepções sobre o gênero e a violência contra 

a mulher dependem da forma como interagem os componentes que constituem a consciência, 

os sentimentos e as emoções. Desse modo, ainda que, uma mulher tenha acesso às mediações 

necessárias para se apropriar de um conhecimento crítico dos papeis de gênero, a forma como 

ela será afetada por esse conteúdo internalizado pode ser mediada por sentimentos alienados, 

fazendo com que os fatos objetivos, dados estatísticos etc., não sejam suficientes para adotar 

uma conduta contrária aos padrões de gênero.  

Porém, se do contrário, essa mesma mulher acessar as mediações que lhe permita ter um 

pensamento crítico sobre o casamento, e, a partir disso, construir motivos não alienados em 

direção a uma escolha de não se casar, então muito provavelmente ela pode ser afetada por esse 

conhecimento de forma diferenciada, não desenvolvendo sentimento de culpa ou raiva por isso 

e pode apoiar outras mulheres que também não têm essa vontade. É por essa perspectiva que, 

há a afirmação de que toda singularidade/subjetividade expressa às determinações da 

universalidade/objetividade, seja reproduzindo ou contestando-a, sendo que, a constituição e as 

transformações das primeiras acompanham as mudanças que ocorrem nas últimas. Assim, seja 

uma mulher conservadora ou feminista, ambas entram em contato com a educação acerca dos 

papeis de gênero (universalidade) com a mediação das particularidades, no entanto, o modo 

como vão interiorizar/subjetivar essas objetivações, sempre será singular de acordo com as 

mediações que acessam e a forma como isso lhes afeta.  

A partir disso, parte-se do pressuposto de que o desprezo/violência contra as mulheres 

é historicamente apropriado e internalizado pelos indivíduos, expressando-se em formas de 

pensar e agir que remetem aos significados sociais e sentidos pessoais constituídos sobre o que 

se espera da conduta de uma mulher. Conforme apontado na seção II, esses significados são 

originados por intermédio da cultura patriarcal e, portanto, não são produtos inerentes das 

condutas de cada sujeito, como se homens fossem opressores e as mulheres submissas à 

opressão por natureza.  



168 
 

Se assim fosse, os homens que ocupam espaços ou posições sociais que não condizem 

com seu gênero não sofreriam rechaços. Mas, ao contrário, ambos (homens e mulheres) 

personificam as relações sociais patriarcais que traveste a imposição do casamento, da família 

nuclear burguesa e da reprodução como valorações morais, que na verdade, cumprem em 

essência a função de manter a exploração da força de trabalho e os valores da propriedade 

privada. Por isso, qualquer pensamento ou comportamento que subverta essas imposições, 

ainda são frequentemente rechaçados independente se defendidos por homens ou mulheres 

(Eisenstein, 1980; Izquierdo, 2003).   

Assim, no que se refere às pessoas que tendem a apoiar, minimizar ou serem indiferentes 

à violência contra a mulher, elas se apropriam e perpetuam as ideologias patriarcais 

reproduzidas na sociedade capitalista que se materializam nas relações a partir do gênero 

(objetivações). E, ao entrarem em contato com uma educação social que rechaça 

comportamentos considerados não condizentes entre o sexo biológico e o gênero, interioriza-

se essa visão de mundo (significados), que é internalizada na consciência através de motivos e 

sentidos alienados sobre as condutas humanas e o desenvolvimento da forma de ser/sentir de 

cada um (personalidade). Nessa direção, esses indivíduos podem desenvolver uma resistência 

para mudar essas representações, pois foram apreendidas como se fossem naturais, 

considerando necessário defendê-las e, por sua vez, desenvolvem-se os sentimentos de raiva e 

menosprezo por quem não as cumpre.      

 A naturalização da opressão/violência de gênero, na maioria das vezes, é o processo 

responsável pelo apoio ou indiferença em relação à violência contra a mulher, visto que a 

essência desse fenômeno é ocultada nas relações sociais e apresenta-se em sua forma descritiva, 

como algo a-histórico, destituído de origem, de classe e das ações humanas. A reprodução dessa 

lógica é constantemente reforçada com a mediação da família, escolas, igrejas etc., que são 

instituições de controle do Estado capitalista responsáveis pela disseminação dos papeis sociais 

de gênero (Balbinotti, 2018).  

A partir disso, Izquierdo (2001, 2010) expõe que desde a tenra infância, homens e 

mulheres são ensinados sobre um conjunto de características e atitudes autoritárias (significados 

sociais sobre o gênero) que podem/devem desenvolver ao longo da vida. Dentre essas 

classificações está a violência como comportamento considerado aceito para os homens e a 

submissão como conduta obrigatoriamente pertencente às mulheres. Essas categorizações 

hierárquicas recaem sobre o processo de individuação dos sujeitos (singularidade) e tornam-se 

responsáveis pela cisão da personalidade humana em conformidade com um ou outro polo 



169 
 

(feminino/masculino), colocando homens e mulheres em constante oposição 

(dominador/subserviente).  

No entanto, conforme já abordado, quando ocorre a internalização desse conjunto de 

normas, os indivíduos podem elaborar outros sentidos sobre os significados sociais 

relacionados ao gênero, ou seja, que sejam condizentes com concepções situadas sócio 

historicamente. Essa condição, segundo Izquierdo (1998a, 2010) implica no rompimento com 

a ideologia patriarcal que estrutura a reprodução dos papeis sociais de gênero, compreendendo 

que tais papeis podem ser qualidades pertencentes à personalidade de todos os sujeitos 

independente do sexo biológico.  

Mas, vale ressaltar que transformar as concepções que engendram sócio historicamente 

a consciência e o sentimento dos indivíduos não é um processo fácil, pois os motivos alienados 

acerca dos papeis de gênero faz com que outros sujeitos impulsionem/constituam manifestações 

de sentimentos de ódio e violência frente às condutas protestantes. Essas manifestações 

reacionárias, por sua vez, precisam ser combatidas, à medida que colocam em risco a dignidade 

humana das mulheres que não se desenvolvem em acordo com as normativas do gênero ou que 

são vistas como vulneráveis por serem consideradas frágeis/submissas, e, portanto, como alvos 

com maiores chances de sofrer violações.  

Com isso, concorda-se com Gonçalves (2019), que aponta que na sociabilidade 

capitalista patriarcal, o desenvolvimento da personalidade humana ocorre dentro de certos 

limites impostos pelas determinações sociais. Dessa forma, nesta ordem social somente podem-

se promover mudanças significativas sobre as expectativas do gênero, quando se compreende 

a função que cumpre a ideologia do capitalismo patriarcal, desmistificando-a a partir do 

confronto com fatos e dados situados pela verdade histórica. Ou seja, ao se apropriar dos 

significados sociais, os sujeitos através do conhecimento real sobre o processo de constituição 

dos papeis de gênero, podem compreender e analisar criticamente os nexos causais implicados 

no desenvolvimento desse fenômeno, possibilitando a mudança dos afetos sobre ele.  

 A título de exemplo sobre mudanças de concepções referentes aos papeis de gênero, 

destaca-se algumas conquistas históricas que ocorreram principalmente após a Segunda Guerra 

Mundial, tais como a universalização do sufrágio feminino, a ampliação do acesso das mulheres 

à educação/mercado de trabalho, além da intensificação das discussões sobre direitos políticos, 

econômicos e sociais das mulheres realizadas tanto no campo das pesquisas acadêmicas, quanto 

na pauta das políticas públicas e governamentais (Anzorena, 2008).  



170 
 

Isso permitiu, em partes, a alteração da concepção sobre a capacidade das mulheres de 

se desenvolverem na esfera da pública - no mundo do trabalho -, de terem independência 

financeira e maior autonomia, não reduzindo suas funções somente à maternidade e ao 

matrimônio como formas de realização pessoal. É inegável a importância substancial dessas 

modificações, no entanto, esses direitos políticos não foram suficientes para garantir a abolição 

das hierarquias e classificações de gênero. Inclusive, ainda existe uma cobrança impositiva 

sobre o casamento, a procriação e as atividades domésticas como elementos que as mulheres 

precisam desejar (Castro, Santos & Santos, 2018). 

 Além disso, existe uma desvalorização da força de trabalho feminina, em que se delega 

posições em cargos menos valorizados, precarizados, instáveis e com menores salários para as 

mulheres. Ademais, elas também passam por processos de segregação ocupacional, pois são 

ensinadas somente a progredir em carreiras que as exigências laborais são uma extensão dos 

afazeres domésticos e de cuidado, tais como ser professora, enfermeira, secretária etc. 

(Anzorena, 2008).  

Assim, no modo de produção capitalista, por mais que as mulheres conseguiram 

assegurar alguns direitos políticos, esses direitos não foram suficientes para a emancipação em 

totalidade das amarras da ideologia patriarcal e das categorizações autoritárias do gênero. O 

que se presencia inclusive, é que as mulheres ainda precisam se capacitar mais que os homens 

para tentar concorrer no mercado de trabalho e lidam com jornadas duplas ou triplas de afazeres, 

demonstrando que a opressão sofrida por elas tomou novas formas em relação às existentes em 

outros períodos históricos, mas continuam se fazendo presentes na vida cotidiana (Castro et al. 

2018).  

 Por fim, sintetizando o que foi discutido nesse tópico, ressalta-se que as variadas formas 

de apropriação do gênero vão existir na exterioridade e também serão internalizadas e sentidas 

internamente (Souza, 2023). Esse processo passa pela elaboração dos sentidos pessoais em 

relação às cisões pertencentes aos atributos femininos e masculinos, que são produzidos a partir 

dos significados sociais e também pelo modo como os indivíduos os internalizam e por eles são 

afetados (unidade afetivo-cognitiva). O caminho percorrido até aqui sobre a formação do 

psiquismo humano em relação com a internalização da opressão de gênero, é essencial para a 

compreensão de como se formam e se expressam os significados sobre a violência contra a 

mulher praticada por homens desconhecidos na consciência, o que será exposto a seguir. 

 



171 
 

3.2. A formação e a expressão dos significados sociais sobre a violência contra a mulher 

na consciência 

 Retomando o que foi apontado por Leontiev (2010b), ressalta-se que o processo de 

apropriação dos significados sociais ocorre pela mediação das relações sociais e pela 

linguagem, tendo uma de suas primeiras expressões nas brincadeiras infantis. Isso significa que, 

os significados se desenvolvem muito antes das crianças ingressarem na escola, ou seja, eles 

são internalizados no meio social a partir do momento em que as crianças começam a interagir 

com os adultos. Essa condição acontece por intermédio da necessidade de comunicação, quando 

os seres humanos iniciam a apropriação da linguagem para satisfazerem seus desejos, solicitar 

algo ou resolver alguns problemas postos pela realidade objetiva.  

Nesse processo, relembra-se que a apropriação e internalização dos significados sociais 

formam a consciência a partir da relação objetivação-apropriação, de modo que a internalização 

pode sofrer alterações a depender das mediações possibilitadas aos sujeitos. Ou seja, a maneira 

como cada um vai internalizar e significar as relações sociais depende do acesso aos bens 

materiais e culturais produzidos pela humanidade, tais como a educação escolar, as artes, a 

cultura erudita, o conhecimento científico e outros que podem possibilitar uma interpretação 

em essência sobre a realidade concreta (Leontiev, 2010b).    

Na concepção de Vigotski (2001), um ponto importante para compreender o processo 

de constituição da consciência humana, é a partir da sua relação com a linguagem no percurso 

do desenvolvimento humano. A unidade entre essas funções psicológicas superiores ocorre pelo 

significado social da palavra, que é a mediação essencial para construir os sentidos pessoais a 

partir dos significados apropriados e internalizados, conformando assim a consciência. A 

linguagem tem um importante papel nesse percurso, pois por meio dela os seres humanos se 

apropriam do mundo, da cultura e dos significados socialmente produzidos, e, ao comunicarem-

se com seus pares refletem sobre as relações estabelecidas e sobre si mesmos.  

Leontiev (1978, 2004) também corrobora com essa perspectiva, apontando que a 

consciência deve ser compreendida a partir das experiências humanas na vida concreta e seus 

elementos constitutivos são determinados pelos significados sociais e sentidos pessoais. Com 

isso, desde seu processo inicial de constituição, a consciência é um produto social que surge 

nos seres humanos a partir das relações estabelecidas/mediadas pelo trabalho e pelas interações 

sociais. Assim, inicialmente a consciência se estrutura pela apropriação da realidade e das 

relações sociais (significações adquiridas) e, a partir disso, o sujeito com a mediação dos signos 



172 
 

edifica sua própria consciência individual, fazendo uma releitura de suas experiências vividas 

em sociedade (sentidos pessoais).  

Dessa forma, se a consciência se constitui a partir da história concreta de vida dos seres 

humanos, a maneira como cada sujeito vai se apropriar e internalizar a realidade e as relações 

sociais está relacionada com a posição que se ocupa no modo de produzir e reproduzir a vida. 

Isso significa que, a cisão da sociedade em classes sociais que torna desigual o acesso ao 

conhecimento historicamente desenvolvido pela humanidade, vai contribuir para a constituição 

de um psiquismo que expressará as marcas dessa desigualdade social. A partir disso, os 

indivíduos da classe explorada serão os mais atingidos por essa condição, tendo poucas 

oportunidades para desenvolverem posicionamentos críticos diante das ideologias e relações 

reproduzidas nesta ordem social (Leontiev, 1978). 

Em síntese, a consciência se estruturou de acordo com o modo como a humanidade se 

organizou historicamente e socialmente, acompanhando o percurso de transformação da 

natureza a partir do trabalho, que foi a atividade humana fundamental para o seu 

desenvolvimento (Leontiev, 1978). A partir desta exposição, ressalta-se então, conforme Asbahr 

(2014), que os significados sociais constituídos pela síntese das práxis sociais desenvolvidas na 

história da humanidade são responsáveis pela estruturação da consciência como uma unidade 

psíquica.  

Os significados, portanto, são o reflexo cristalizado e generalizado das relações sociais, 

constituindo-se por formas linguísticas desenvolvidas desde a infância e como um produto 

proveniente da interação das crianças com os adultos. Esse processo vai muito além da 

aquisição de um sistema de linguagem, códigos e símbolos sociais, englobando a compreensão 

da constituição de cada signo que carrega em seu bojo a objetivação da realidade e das 

experiências humanas (Asbahr, 2014).  

Segundo Asbahr (2014), para que os indivíduos se integrem na vida coletiva e conheçam 

o mundo socialmente compartilhado, é necessário que compreendam as generalizações feitas e 

objetivadas historicamente através da palavra, que é o elemento mediador responsável pela 

representação da realidade na consciência. Quando os significados compartilhados a partir da 

linguagem são apropriados pelos indivíduos tornam-se intrapsíquicos, mas não deixam de ser 

objetivos por serem produto das relações sociais e da cultura humana. Com isso, os seres 

humanos por meio dos significados sociais conseguem compreender os signos, permitindo 

estabelecer uma relação com o mundo e a história da humanidade de maneira mediada.  



173 
 

Esse processo é o que permite aos indivíduos internalizarem os conhecimentos 

produzidos social e historicamente, o que congrega as formas ideológicas da sociedade que se 

apresentam a partir da religião, da política, da cultura etc. Com isso, os significados sociais ao 

se constituírem em uma sociedade de classes, tornam-se alienados e são eles em sua maioria os 

mediadores da criação dos sentidos pessoais, formando uma consciência individual que não é 

idêntica às significações sociais apreendidas, mas se apresenta como uma projeção quase 

perfeita delas. Dessa forma, a consciência somente pode ter seu pleno desenvolvimento quanto 

maior for o acesso às produções humanas objetivadas e a capacidade de reflexão sobre seu 

processo histórico de constituição (Leontiev, 1978).  

Retomando a discussão sobre os sentidos pessoais, estes, por sua vez, estão relacionados 

às necessidades e motivos de cada sujeito singular estando intrinsecamente ligados aos 

significados, ou seja, são as apropriações que o sujeito toma como base para construir suas 

relações com o mundo, com os outros e consigo mesmo (Vigotski, 2001). Desse modo, Leontiev 

(1978) assevera que não existem sentidos isolados das relações culturais e sociais produzidas 

historicamente. E, se tratando da sociedade capitalista, na qual a atividade e os significados 

majoritariamente se estruturam sob bases alienantes, muito provavelmente as necessidades e os 

motivos podem não corresponder, fazendo com que se criem também sentidos alienados sobre 

os fenômenos sociais. Longarezi & Franco (2013) corroboram com essa afirmação, apontando 

que essa condição provoca uma desintegração da consciência como unidade psíquica.  

Esse processo de constituição alienante da consciência, ocorre então, com base nas 

relações de alienação e a partir da ideologia burguesa reproduzidas na sociedade capitalista. 

Essa compreensão é fundamental para entender como são internalizados os significados sociais 

dos papeis de gênero, e, por sua vez, a forma como se concebe a violência contra a mulher, que 

é uma concepção materializada nas relações sociais e refletida no psiquismo humano. Vale 

destacar que, a compreensão em totalidade sobre a violência contra a mulher ainda não é muito 

desenvolvida em nossa sociedade, pois muitos dos significados sociais sobre os papeis de 

gênero são veiculados e explicados por particularidades que não expressam a causa real desse 

fenômeno e, portanto, são alienantes.  

Isso ocorre, por exemplo, nos casos de pesquisas científicas que abordam a causa da 

violência contra a mulher redutível a uma perspectiva biologicista, que ao naturalizar os papeis 

sociais de gênero, concebe comportamentos como a raiva e o uso da força como princípios 

explicativos para os atos violentos dos homens. Com isso, cabe retomar o que é apontado por 

Lewontin (2001), sobre o cuidado em reconhecer que as teorias científicas não são 



174 
 

desenvolvidas de forma plenamente autônoma, à medida que, o financiamento dos 

equipamentos tecnológicos e das etapas das pesquisas são custeados pela burguesia e pelo 

Estado, e, portanto, muitos estudos reproduzem os interesses da classe dominante.  

Acima desse nível pessoal de percepção, a ciência é moldada pela sociedade porque 

trata-se de uma atividade produtiva humana que toma tempo e dinheiro e, portanto, é 

orientada e guiada por essas forças num mundo que possui o controle do dinheiro e do 

tempo. A ciência faz uso das facilidades e é parte do processo de produção das mesmas. 

A ciência faz uso do dinheiro. As pessoas ganham suas vidas através da ciência, como 

consequência, as forças sociais e econômicas dominantes da sociedade determinam em 

grande parte o que a ciência faz e o como faz. Mais do que isso, essas forças sociais têm 

o poder de apropriarem-se das ideias da ciência que são particularmente adequadas para 

a manutenção e prosperidade contínua das estruturas sociais das quais fazem parte. 

Portanto, as demais instituições sociais apresentam uma entrada para dentro da ciência 

em termos do que é feito e de como é pensado, e elas tiram da ciência conceitos e ideias 

que depois sustentam e as tornam aparentemente legítimas e naturais. Trata-se de um 

duplo processo – por um lado, da influência social e do controle daquilo que os cientistas 

fazem e dizem para sustentar ainda mais as instituições da sociedade – e é isso que 

imaginamos quando falamos da ciência como ideologia (Lewontin, 2001, pp.7-8). 

 Segundo Lopes (2017), atualmente as produções acadêmicas avançaram na discussão 

da violência contra a mulher para além do crivo biologicista, que tende a naturalizar as causas 

dos atos violentos como se fossem biologicamente determinados e intraindividuais, 

desresponsabilizando a sociedade e o modo de produção capitalista pela determinação dessa 

problemática. Esse processo, trata-se de um avanço em relação à construção de novos 

significados sociais para compreender a violência contra a mulher, considerando outras 

particularidades para explicar esse fenômeno.  

No entanto, as novas teorias negam a existência da biologia e tomam a compreensão da 

violência contra a mulher como um mero produto criado por discursos culturais, recaindo no 

idealismo. A partir disso, essas teorias ignoram as contradições que sustentam a sociabilidade 

do capital e devem ser desveladas como determinantes dos fenômenos. No que se refere à 

violência contra a mulher, por exemplo, não há como discutir esse tema em essência sem 

estabelecer sua relação com os papeis de gênero e com o patriarcado, de modo que ambos sejam 

situados como estratégias de classe que cumprem a função de ser um dos pilares de reprodução 

do capitalismo (Lopes, 2017).  



175 
 

Dentre estas perspectivas, encontram-se as teorias referenciadas pela pós-modernidade 

que buscam discutir sobre o gênero. Estas correntes teóricas subtraem a explicação biológica 

sobre os corpos dos seres humanos, interpretando as diferenças biológicas de sexo como se 

fossem papeis de gênero produzidos pela cultura. Além disso, também negligenciam a 

materialidade da vida social e da sociedade de classes como determinantes das opressões que 

recaem sobre as mulheres (Lopes, 2017).  

Assim, as vertentes pós-modernas defendem a possibilidade irracionalista de 

desconstrução dos sexos, a partir de mudanças sobre os discursos que subsidiam esse conceito 

e também em relação àqueles sobre as formas de expressão do gênero (Lopes, 2017). Ao ignorar 

os pressupostos da razão moderna que possui como categorias de análise a verdade histórica e 

a dialética, tais vertentes contribuem para o desenvolvimento da ordem social burguesa, e, por 

sua vez, para a continuidade da reprodução de significados alienados para compreender a 

violência contra a mulher. 

No entanto, esses significados não são consolidados por explicações centradas em 

particularidades reducionistas como ocorre na perspectiva biologicista. Indo além desse 

problema, as abordagens pós-modernas não só contribuem para o entendimento dos fenômenos 

em sua forma aparente, como desenvolvem discussões com base no irracionalismo, o que 

reverbera na falta de estratégias concretas para o enfrentamento dos problemas sociais. Vale 

ressaltar que, sabe-se que estudos referenciados pelo pós-modernismo atribuem ao poder a 

causa para a existência dos discursos sobre o sexo e o gênero, entretanto a origem do poder para 

estas vertentes é a-histórica, destituída de classe social, de finalidade, das relações de produção 

e da propriedade privada como valor universal. 

Em contrapartida, partindo do materialismo histórico-dialético, reitera-se que os 

significados sociais que compõem a consciência humana, devem ser situados pela discussão 

sobre o sistema sexo-gênero a partir de suas bases materiais, não se reduzindo à biologia, mas 

sem desaparecer com sua existência, visto que, sabe-se que biologicamente os seres humanos 

são diferenciados pela separação entre o sexo macho/fêmea (Izquierdo, 1988).  

A partir disso, a perspectiva materialista dialética defende que sobre os corpos 

biológicos dos indivíduos são refletidos os significados alienados do gênero, apropriados 

enquanto normas que devem ser seguidas e se expressam de forma autoritária, opressiva e 

empobrecedora por cada um dos sexos. É por este pressuposto, conforme (Izquierdo, 1998b), 

que a perspectiva marxista advoga pelo fim do gênero, defendendo que todos os indivíduos 



176 
 

devem ter a possibilidade de manifestar atributos que não sejam geridos pelas classificações 

autoritárias dos papeis masculino/feminino.  

Por isso, deve-se considerar a unidade entre biologia e cultura nas explicações sobre os 

significados sociais acerca da violência contra a mulher refletidos na consciência. E, ainda, 

conforme apontado por Kollontai (2011), é preciso desvelar que a sociedade burguesa necessita 

da mulher inserida nos atributos femininos e nas relações familiares, como forma de reproduzir 

biológica e socialmente a força de trabalho necessária à manutenção do modo de produção. 

Para tal, a ideologia burguesa utiliza-se da biologia e da cultura patriarcal como justificativas 

para a reprodução dos papeis de gênero e sua não contestação, sendo que, quando esses papeis 

são considerados ameaçados/subvertidos, a sociedade tolera ou flexibiliza a punição das 

mulheres, culpando-as pelas diversas formas de violências que sofrem.  

É preciso pontuar que a internalização e a formação dos significados sociais sobre a 

violência contra a mulher também ocorrem com base nas representações apropriadas no 

cotidiano dos indivíduos, a partir de crenças, tradições e valores patriarcais reproduzidos 

socialmente pelas famílias, religiões, discurso médico etc. Tratam-se de significados alienados 

em que se reproduzem os tipos de condutas das mulheres que merecem ser passíveis de punição 

e esse discurso aparece sob uma roupagem de defesa dos valores conservadores, mas, na 

verdade, conservam em essência os interesses da classe dominante. Quando se trata da violência 

contra a mulher praticada por homens desconhecidos, a maioria das vezes, não se concebe como 

a sociabilidade capitalista poderia ser o gérmen de um comportamento que aparece como 

intraindividual, ou seja, como se o agressor sem vínculo algum com a vítima que “escolhesse” 

se a agride ou não.  

No entanto, a educação social dos homens como um todo - que são os maiores agressores 

nos casos de violências -, é norteada pelos significados sociais alienados da mulher como ser 

submisso, frágil e objeto de desejo que deve ser conquistado e dominado, nem que para isso 

seja utilizada a força ou outras formas de coerção. Essa concepção machista e sexista faz parte 

das representações apropriadas por homens e mulheres, e é na família onde internaliza-se os 

primeiros significados da dominação masculina como se fosse algo natural, sendo que as 

mulheres, por sua vez, consideram-se que devem se submeter a essa forma de controle, pois 

isso faz parte das expectativas sociais baseadas nos papeis de gênero.  

Conforme já demonstrado ao longo desta pesquisa, mesmo a violência - que é uma das 

formas de dominação exercida sobre as mulheres -, sendo um ato punido pelo código penal 



177 
 

brasileiro, há uma diversidade de expressões desse fenômeno, tais como a violência psicológica, 

moral etc., que são mais difíceis de comprovar e por não deixarem marcas físicas ainda são 

internalizadas como se não fossem condutas violentas. D’Abreu (2013) menciona sobre o 

consumo dos conteúdos pornográficos que são massivamente reforçados na educação dos 

homens, e, por sua vez, não são proibidos ou regulados, ainda que contenham violências e a 

reprodução de comportamentos abusivos contra as mulheres.  

Esses conteúdos tendem a socializar significados sociais alienados de que a mulher sente 

prazer em ser “conquistada” e dominada por meio da insistência ou uso da força. Essa lógica, 

que é reproduzida na sociedade como um todo, acaba sendo majoritariamente internalizada na 

consciência dos indivíduos, principalmente dos homens, pois essas atitudes são consideradas 

comuns com base nas imposições dos gêneros que alinham a submissão da mulher com a 

representação de feminilidade. A partir disso, de modo geral, esses significados contribuem para 

a alienação das mulheres vítimas de violência que se sentem culpadas, impotentes, e, muitas 

vezes, não reconhecem que foram violentadas. E, ao mesmo tempo, os homens (em sua maioria) 

e algumas mulheres ao internalizar essas significações, passam a considerar comum atitudes 

sexistas, importunações sexuais e até mesmo violências extremas como os estupros.  

Conforme Kollontai (2016) e Mendes (2018), todas as violências, mas principalmente 

as físicas e sexuais passaram a serem naturalizadas com o surgimento da sociedade de classes, 

momento esse, em que as mulheres sofreram um processo de desumanização, sendo 

consideradas objetos para servir aos homens a partir do advento da propriedade privada. Assim, 

as variadas formas de expressão da violência contra a mulher são internalizadas socialmente a 

partir de duas dimensões, a saber: como instrumento coercitivo que as obriga a servirem aos 

desejos dos homens; e como uma espécie de castigo ou punição por se romper com os papeis 

de gênero, sendo um deles a lógica de que as mulheres não devem ocupar/estar nos espaços 

públicos.  

A partir do exposto, afirma-se que isso é reproduzido e internalizado, pois a ideologia 

burguesa patriarcal advoga como papel da mulher se casar, servir a família, procriar e se dedicar 

às tarefas domésticas. E nos casos de violência contra a mulher praticada por homens 

desconhecidos, geralmente, tal ato é internalizado na consciência tendo como base as duas 

dimensões citadas acima. Isso se explica, à medida que esse tipo violência é justificado devido 

às vestimentas, os comportamentos e as atitudes da vítima serem considerados provocativos 

dos homens e pelo fato de estarem fora de casa, ou seja, a mulher não estava no espaço 

designado socialmente ao seu gênero.  



178 
 

Sobre isso, March (2017) pontua que houve um considerável aumento nos estupros de 

mulheres a partir da década de 1970, momento em que se inaugura algumas mudanças no 

comportamento feminino, tais como a maior autonomia e liberdade para frequentar espaços 

públicos, participar da vida política etc. Isso demonstra a reação dos homens com base nos 

sentimentos desenvolvidos em relação a uma “possível” igualdade de gênero, visto que ao 

serem alienados no capital a partir das posições de poder conferidas a eles através do sistema 

patriarcal, logo a maioria dos homens acabam concebendo qualquer tentativa de equidade com 

as mulheres como uma ameaça aos seus privilégios. 

Nesse contexto, os homens sentem-se legitimados para cometer violências, pois ao 

serem internalizadas as significações mencionadas que são reproduzidas pela ideologia 

patriarcal, concebe-se na sociedade que as mulheres é quem devem se precaver para não serem 

violentadas, o que significa restringir a liberdade de expressão delas. Peixoto e Nobre (2015) e 

Zuwick (2002) mencionam que prova disto, é que quando ocorrem casos de violência contra a 

mulher, quase sempre há questionamentos quanto ao horário em que a vítima estava na rua, se 

estava acompanhada pelo marido ou por outro homem, que tipo de roupa estava vestida, como 

estava se comportando, que lugar estava frequentando, se estava ou não sob o efeito de álcool 

e outras drogas etc.  

Com isso, esse conjunto de questionamentos demonstra a responsabilização das 

mulheres por atos que foram cometidos pelos homens, sendo que eles, de modo geral, são 

tratados como seres irracionais que não conseguem controlar seus instintos agressivos/sexuais. 

No entanto, em acordo com March (2017), as variadas formas de violência contra as mulheres 

são a expressão do desejo de poder e dominação, que aparecem socialmente sob a roupagem de 

práticas inerentemente masculinas ou como uma anormalidade ligada ao comportamento do 

homem agressor. A partir disso, os atos violentos, na verdade, se relacionam com o sentimento 

de posse desenvolvido nos homens com base no que apropriam e internalizam sobre as 

mulheres. Dessa forma, em conformidade com os padrões de gênero, eles concebem-nas como 

objetos passíveis de controle conforme as suas vontades, considerando que podem puni-las 

quando não atendem ao que desejam.  

Nesse sentido, nos diversos atos violentos cometidos contra as mulheres até no estupro 

que é a manifestação mais extrema de crueldade, opera-se a ideologia capitalista patriarcal de 

que determinadas condutas das mulheres quando não adequadas aos papeis de gênero, estão 

sujeitas a sofrer sanções. Inclusive, até os dias atuais, são utilizadas justificativas para 

responsabilizar as vítimas como se tivessem consentido ou provocado a violência, já que ao se 



179 
 

expressarem fora do que é esperado para o padrão de feminilidade, considera-se que não estão 

cumprindo as normas morais vigentes, e, por isso, devem ter pouca ou nenhuma credibilidade 

diante da justiça e da sociedade (March, 2017).  

Dessa forma, a violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos assim 

como a violência doméstica, também se explica pelos papeis sociais de gênero internalizados, 

pois os homens tendem a se utilizar da força, ameaça, coerção etc., quando percebem seu poder 

de domínio social ameaçado ou por se sentirem autorizados a usar os atos violentos para 

submeter as vítimas aos seus desejos, como se fosse um ato natural de virilidade sustentado 

pelo patriarcado. As vítimas, por sua vez, de acordo com Peixoto (2017), consideram-se que 

são inferiores e, por isso, devem ser submissas, o que também é constituído com base na 

socialização dos gêneros. A partir disso, essas significações apropriadas levam o agressor e a 

sociedade a conceber as mulheres como “objetos públicos” que seduzem, provocam, consentem 

as práticas violentas e, portanto, são mais vulneráveis às violações.  

Pode-se, portanto, afirmar com base na psicologia histórico-cultural, que a ideologia 

capitalista patriarcal se materializa nos papeis de gênero socializados na vida coletiva. As cisões 

de gênero, por sua vez, são a base para os significados internalizados sobre a violência contra 

a mulher refletidos na consciência, que se constituem pela mediação da educação sexista 

ensinada aos homens e mulheres sobre como devem pensar e agir na realidade objetiva. Tal 

processo ocorre a partir da relação universalidade-particularidade-singularidade, em que por 

meio da particularidade caracterizada pelas instituições sociais que transmitem a cultura 

produzida socialmente através da educação, se reproduz os valores machistas e misóginos que 

são internalizados e determinam a perpetuação da violência que é focada principalmente na 

mulher.  

Segundo Sousa (2017) e Zuwick (2002), faz parte dessa socialização a cultura do 

estupro, que se trata do processo de legitimação e do estímulo na educação social dos homens, 

de que eles devem aproveitar qualquer oportunidade para submeter a mulher aos seus desejos 

sexuais, mesmo em casos extremos em que a vítima sequer tem condições de responder por si. 

Essa cultura é tão fortemente enraizada, que mesmo atualmente, há uma grande dificuldade em 

reconhecer certas condutas como pertencentes a ela, visto que ainda hoje majoritariamente só 

se considera uma violência quando há agressões que deixam marcas físicas.  

A partir disso, muitos homens agressores e mulheres vítimas não conseguem reconhecer 

que estão praticando e sofrendo violência, pois naturalizam algumas práticas de importunação 



180 
 

sexual e de assédios como se fossem típicas das condutas masculinas, como por exemplo, beijar 

uma mulher à força enquanto algo que pertence à conquista. Assim, a maioria dos homens 

sequer conseguem se reconhecer como responsáveis por atitudes sexistas e violadoras de 

direitos, enquanto que as mulheres tendem a se sentir culpadas por não terem tido cuidados 

suficientes ou por não terem conseguido impedir as violências (Peixoto, 2017; Sousa, 2017).       

Peixoto (2017) considera um avanço a violência contra a mulher ser considerada crime, 

no entanto, conforme já demonstrado, os órgãos do sistema judiciário por estarem inseridos 

nessa sociedade acabam reproduzindo os seus valores. Consequentemente, a justiça também 

reproduz a cultura patriarcal e sexista em sua atuação, e, na maioria das vezes, menospreza, 

contesta ou desvaloriza os relatos de violência. Nessa seara, segundo Peixoto e Nobre (2015), 

a flexibilidade e a impunidade em relação aos homens agressores demonstrada pela negligência 

dos órgãos judiciários, cumprem uma função que atende aos interesses da ordem burguesa. Isso 

se explica, pois essa condição, cada vez mais, faz com que as mulheres desistam de lutar por 

sua emancipação plena ao deixarem de acreditar na justiça e na transformação das relações 

sociais. Com isso, a burguesia majoritariamente tem garantias para que permaneçam intactas as 

ideologias e estruturas que sustentam o capitalismo patriarcal.  

 Por isso, para que os significados alienados sobre os papeis sociais de gênero e em 

relação a violência contra a mulher sejam superados, se faz necessário que sejam incorporados 

no processo educativo dos indivíduos concepções críticas sobre o corpo, o sexo, as relações de 

gênero e a sexualidade. A família, a educação escolar, os serviços de saúde, a assistência social 

e outras instituições podem se constituir como mediadores essenciais na internalização desses 

conceitos, desde que primem pela emancipação humana e rompam com a alienação e a 

ideologia enquanto elementos de sustentação das relações de exploração, e, por vez, de 

opressão.  

Tal condição é imprescindível para o desvelamento do presente objeto, pois a partir da 

reflexão e posicionamento crítico sobre o que se apreende da realidade, há o tensionamento e 

potencialização do desenvolvimento do pensamento em direção ao conhecimento acerca das 

contradições e determinações sociais que subjazem os nexos causais da formação dos 

significados sobre a violência contra a mulher. Para desvelar a verdadeira natureza do gênero e 

da violência contra a mulher, é preciso que a origem do patriarcado seja situada a partir do 

surgimento da sociedade de classes e do advento da propriedade privada, tendo a família e as 

instituições sociais como lócus de reprodução da ideologia burguesa e, por sua vez, dos papeis 



181 
 

de gênero que visam em última instância, garantir a reprodução biológica e social da força 

trabalho e a manutenção ideológica dos valores capitalistas.  

Assim, entende-se que a partir da mediação impulsionada por um conhecimento 

científico crítico da realidade e por contestações sobre a ordem do capitalismo patriarcal, é 

possível converter os motivos alienados por trás das atitudes machistas e sexistas em motivos 

reais sobre as condutas de gênero, permitindo a compreensão do fenômeno da violência contra 

a mulher em essência e na sua totalidade. Mas, essa condição perpassa a superação do modo de 

produção capitalista, pois o desenvolvimento do pensamento em sua forma mais elevada – 

crítico, reflexivo e elaborativo -, só será possível em sua plenitude com a supressão da forma 

mercadoria, da alienação e da ideologia enquanto elementos que ocultam a realidade objetiva 

determinada pela ordem social burguesa.  

É preciso pontuar que, o acesso ao conhecimento, aos fatos e informações em essência 

é imprescindível para a transformação dos significados alienados em significações expressas 

por seu conteúdo real, o que não é interessante para esta sociedade, à medida que, suas estruturas 

de sustentação dependem da desigualdade, das injustiças, da alienação e da privação de direitos. 

Por isso, a superação da ideologia capitalista patriarcal não é possível nesta ordem social, visto 

que, a sua estrutura econômica/ideológica é o cerne das causas dos sentimentos hostis e das 

formas de conceber o fenômeno da violência contra mulher como punição para atitudes que 

subvertem os papeis de gênero.  

Com isso, é emergente e indispensável pensar na condição de vida e na integridade 

humana das vítimas de violência, que podem sofrer rechaços explícitos ou implícitos. Nos 

primeiros, as mulheres são violentadas com agressões físicas, psicológicas, morais etc. 

Enquanto que nos segundos, não há uma manifestação direta e imediata contra elas, o que acaba 

passando como sinais quase imperceptíveis, tais como, o julgamento social da conduta, as 

manifestações de apoio visando ganhos secundários, dentre outros.  

Kollontai (2016) aponta algumas estratégias a serem feitas pensando na realidade atual 

do contexto brasileiro, que podem ser auxiliares na superação da opressão de gênero e da 

violência contra a mulher, a saber: a necessidade da inclusão da educação de gênero nas escolas 

desde as primeiras séries, a fim de discutir e problematizar sobre a ideologia machista e sexista; 

assim como a exigência de campanhas educativas que atinjam todas as faixas etárias e abordem 

sobre a violência contra a mulher e a cultura do estupro. Além disso, exige-se punições mais 

severas aos homens agressores e nos períodos eleitorais as pessoas devem se posicionar contra 



182 
 

políticos ligados aos partidos e setores conservadores da sociedade, que visam interferir e vetar 

políticas públicas assistenciais que se orientam à garantia dos direitos das mulheres.  

Ressalta-se que essas propostas elencadas são imprescindíveis para o enfrentamento do 

fenômeno estudado nesta pesquisa, no entanto, concorda-se com Siqueira e Pereira (2020) que 

tais propostas não podem ser concebidas como fins em si mesmos, mas como particularidades 

que fazem parte do caminho para avançar em direção a organização de uma revolução e 

constituição de outra ordem social. Assim, é relevante pontuar que a igualdade formal e jurídica 

não é resolutiva em termos de combate da violência contra a mulher, à medida que, o Estado 

não é neutro e atua como instituição mantenedora dos interesses da classe burguesa.  

Destarte, o caminho para a transformação social da condição das mulheres, acima de 

tudo, depende da união de todos os trabalhadores contra o capitalismo patriarcal e as ideologias 

reacionárias contidas nos papeis de gênero (Siqueira & Pereira, 2020). Por fim, ressalta-se que 

este tópico serviu de base para compreender como as concepções sobre a violência contra a 

mulher são socialmente internalizadas, a partir da formação e expressão dos significados sociais 

como unidade de análise da origem da consciência humana. Ainda, se faz necessário demonstrar 

como os processos de socialização e internalização do gênero e da violência contra a mulher 

pela sociedade, são um contributo para entender o modo como essas significações e os atos 

violentos repercutem na constituição da personalidade das mulheres vítimas de violência.  

Esse debate também será essencial para o entendimento sobre os significados e sentidos 

constituídos como base explicativa para a violência dos homens que são agressores. A análise 

sobre o processo de apropriação/internalização das significações da violência pelos homens 

agressores, serão explicitados mais à frente articulando os conceitos de ideologia e de unidade 

afetivo-cognitiva conforme desenvolvidos ao longo desta pesquisa. Já a discussão sobre as 

repercussões dos significados sociais e os impactos da violência na subjetividade das mulheres 

violentadas, será feita pela categoria da personalidade desenvolvida pela psicologia histórico-

cultural.  

 

3.3. As repercussões dos significados sociais e os impactos da violência sobre a 

personalidade de mulheres violentadas  

 É importante destacar que, neste tópico, será discutido inicialmente o conceito de 

personalidade a partir da psicologia histórico-cultural, o qual servirá de base para a análise da 

subjetivação dos significados sociais sobre a violência e os impactos dos atos violentos em si 



183 
 

sobre o psiquismo de mulheres violentadas.   

Segundo Leontiev (1978), a personalidade historicamente foi compreendida como uma 

particularidade inata, biológica e hereditária em estudos da área da genética, o que contribuiu 

para o entendimento da sua origem como se fosse desvinculada da atividade humana. Com base 

nessa afirmação, destaca-se que a personalidade foi estudada como um produto orgânico, 

morfológico e fisiológico herdado da linhagem familiar, fazendo com que as características, os 

comportamentos, as ações, as capacidades humanas etc., fossem estudadas como advindas de 

instintos e inclinações das heranças genéticas.  

Por outro lado, a personalidade foi tomada como objeto de estudo também pela 

psicologia tradicional, que a compreendia como uma entidade abstrata desvinculada da vida 

concreta, caracterizada como uma propriedade espiritual interna, produto das próprias 

características particulares dos indivíduos (o jeito de ser em específico de cada um). A 

personalidade foi também analisada a partir da perspectiva de abordagens culturalistas, que a 

consideravam resultado da influência direta da cultura e do ambiente externo, ou seja, como se 

os sujeitos fossem receptores passivos do meio social que se transformava em um sistema 

individualizado nas pessoas (Leontiev, 1978).  

Leontiev (1978) posicionou-se criticamente em relação a essas formas de analisar a 

personalidade, visto que tratam-se de perspectivas que centralizam suas discussões em 

propriedades particulares dos sujeitos, não apreendendo sua individualidade em totalidade, já 

que os traços de diferenciação de um ser humano a outro não podem ser explicados a partir de 

concepções puramente biológicas, internalistas e culturalistas. Isso se explica, pois conforme 

Martins (2004), estas abordagens ao considerarem os indivíduos apartados da realidade 

concreta, não conseguem explicar como se engendra de fato a personalidade, que é fruto do 

movimento da atividade humana no mundo objetivo e do contato com as relações sociais, ou 

seja, assim como a consciência, sua natureza é histórica e social.        

Dessa forma, Leontiev (1978) pontua que os seres humanos são produto do 

desenvolvimento filo e ontogenético, que se gesta a partir de determinadas condições e relações 

externas no mundo objetivo, responsáveis pela constituição dos processos de socialização. A 

título de exemplo, as crianças muito pequenas tendem a imitar as atitudes, comportamentos etc., 

expressos no contexto social, o que ocorre com a mediação dos adultos e dos signos produzidos 

historicamente na humanidade. A partir disso, Leontiev (1978) ressalta que a personalidade é 

produzida no processo de atividade, fazendo com que, posteriormente, seja criada uma cadeia 

de situações que vão levar ao desenvolvimento de sua personalidade.   



184 
 

 Assim, inicialmente as relações com o mundo e com as pessoas de convívio se integram  

aos indivíduos produzindo um processo de apropriação e de internalização da cultura humana, 

que ocorre a partir da comunicação dos conhecimentos historicamente produzidos. No entanto, 

a personalidade não se reduz a essa condição, pois o movimento da atividade humana na 

realidade objetiva, faz os sujeitos estabelecerem uma hierarquia de motivos particular para 

alcançar os objetivos e as finalidades que vão guiar o desenvolvimento humano. Com isso, 

quando essa estrutura da hierarquia dos motivos é estabelecida, desenvolve-se um sistema de 

sentidos pessoais que superam, determinam e guiam as ações mais do que outros (Filho & 

Guzzo, 2009; Martins, 2001).  

Nisso consiste o gérmen da personalidade como originária das condições e relações 

sociais concretas, mas que, ao se interiorizar, modifica todo o curso do desenvolvimento 

psíquico com novas aquisições psicológicas. Estas, por sua vez, são constituídas através das 

particularidades da atividade, dos motivos e dos sentidos que tornam-se únicos e definem cada 

tipo de personalidade (Leontiev, 1978; Martins, 2001).  

 Leontiev (1978) e Silva (2009) sinalizam ainda sobre o caráter de classe da 

personalidade, ao afirmarem que a posição social do sujeito na sociedade condiciona desde o 

início o desenvolvimento de seus vínculos na realidade objetiva, o curso de sua atividade, os 

conhecimentos e as normas sociais que são internalizados. Essas aquisições estruturam a 

personalidade em processo de formação, determinando em maior ou menor grau a posição e as 

capacidades dos indivíduos no que se refere ao mundo externo e às relações sociais.  

Desse modo, Martins (2001) e Filho e Guzzo (2009) consideram a personalidade como 

resultante da relação dialética entre as condições objetivas/fatores externos e subjetivas/fatores 

internos dos seres humanos, ou seja, é um produto da relação objetivação-apropriação. Os 

fatores externos envolvem as condições materiais de vida e o conjunto de relações sociais, 

enquanto que os fatores internos estão relacionados com os motivos, os objetivos e as 

finalidades particulares de cada sujeito que são determinados pela atividade social subjetivada. 

Com isso, os significados sociais e os sentidos pessoais sendo os processos psicológicos 

mediadores da atividade, tornam-se, por sua vez, a base da estrutura motivacional da 

personalidade.  

Nessa estrutura, conforme já pontuado, os sentidos são constituídos a partir dos 

significados, em que os primeiros podem ser elaborados ressignificando os segundos. Ou ainda, 

esse processo pode acontecer como ocorre majoritariamente na sociedade capitalista, a partir 

da ruptura entre sentidos e significados provocando a alienação da personalidade (Martins, 



185 
 

2001). Segundo Martins (2001, 2004), o desenvolvimento pleno da personalidade somente é 

possibilitado quando há o reconhecimento da determinação social das relações de produção 

sobre a sua constituição, ainda que, a singularidade do indivíduo possa se desenvolver de forma 

não redutível ao que se apreende de seu contexto e da posição que ocupa na sociedade burguesa. 

No entanto, a essência do ser singular advém da sua constituição humano-genérica, pois os 

sujeitos somente se individualizam a partir do que apreendem da humanidade.  

Assim, como a atividade humana é substancial para o desenvolvimento da personalidade 

e sua constituição ocorre sob as bases da alienação produzida no modo de produção capitalista, 

consequentemente, o psiquismo e a personalidade que são subordinados às relações políticas e 

econômicas também vão se estruturar em sua maioria de forma alienada, ainda que, suas 

expressões se apresentem em diferentes níveis e formas (Martins, 2004). Em conformidade com 

Martins (2001), não existe a possibilidade de superação das condições alienantes da 

personalidade sem que se supere o capitalismo, à medida que, a alienação é a condição base 

para a sobrevivência do sistema operante do capital. A autora, por sua vez, pontua as 

consequências caso a personalidade se mantenha em sua forma alienada:    

A personalidade alienada, ou a alienação em seus níveis psicológicos, se põe como se 

fosse um “duplo” da pessoa, que pouco a pouco, ocupa seus gestos, suas reações, seus 

pensamentos e sentimentos, gerando a muda aceitação, a resignação e conformismo da 

pessoa, ou, o seu fracasso, expresso em diferentes formas de sofrimento psicológico. 

Neste sentido é que a personalidade se converte numa pseudoconcreticidade, numa 

máscara destinada a expressar papéis que as circunstâncias externas exigem (Martins, 

2001, p. 120). 

Bozhóvich (1987) explica essa condição salientando que na vida cotidiana os adultos 

apresentam para as crianças determinadas exigências para que convivam em coletividade e a 

partir do cumprimento dessas exigências elas tendem a receber aprovação social, no entanto 

quando não seguem as normas sociais reproduzidas ou as contestam são severamente punidas. 

Esse processo de validação sobre o que é ensinado se desenvolve já no período da infância, em 

que a aprovação dos pais/cuidadores é concebida como algo essencial para as crianças, pois 

eles são suas primeiras referências e contatos de afeto, fazendo com que os indivíduos se 

esforcem ao máximo para merecê-los.  

É nesse processo que se internaliza a maioria dos significados sociais a respeito do 

mundo, dos valores e das experiências humanas transmitidos pelas gerações anteriores. A 

subjetivação desses ensinamentos vai depender das vivências emocionais positivas e negativas 



186 
 

experienciadas pela própria criança na realidade objetiva, quando ela coloca o que aprendeu em 

prática e consegue refletir sobre suas próprias experiências (Bozhóvich, 1987; Filho & Guzzo, 

2009). Segundo Bozhóvich (1987), o seguimento rigoroso das normas sociais acaba por atuar 

como um poderoso motivo na constituição da conduta e das atividades das crianças, à medida 

que atrai a aprovação afetiva e emocional dos pais e de outras pessoas com as quais convivem, 

tais como os parentes próximos, os professores, os amigos etc.  

A partir disso, Costa (2012) com base na concepção de personalidade e de processo de 

individuação definidos por Lukács, afirma que as escolhas feitas pelos seres humanos não se 

limitam às expressões individuais e particulares de cada um. Mas, outrossim, são determinadas 

pela família, pelos costumes, pelas tradições, pelas relações de classe e pelas condições 

objetivas de vida dos indivíduos. No entanto, Costa (2012) em acordo com as proposições de 

Leontiev (1978), também corrobora que essas determinações sociais não são absolutas no 

desenvolvimento psíquico interno dos sujeitos.  

Ou seja, para Bozhóvich (1987) e Costa (2012), as relações sociais não são 

determinantes absolutos do desenvolvimento psíquico dos sujeitos, mas os sistemas de valores 

familiares, educacionais, religiosos, políticos etc., atuam como mediadores na constituição dos 

processos cognitivos dos indivíduos. A partir disso, conforme os indivíduos vão se 

desenvolvendo começa a emergir a estrutura hierárquica dos motivos, fazendo com que se 

forme uma organização interna formada pelos pensamentos, sentimentos, ações e reações dos 

sujeitos em relação ao que se apreende da realidade objetiva e da forma como se é afetado por 

ela – a unidade afetivo-cognitiva.  

A partir do exposto, Costa (2012) e Filho e Guzzo (2009) afirmam que o sistema 

psicológico internalizado que se forma nos seres humanos a partir das determinações sociais, 

também é constituído pelas escolhas pessoais em relação aos atos, situações e circunstâncias 

que aparecem como possibilidades para as tomadas de decisões e afetam os indivíduos, 

produzindo os sentimentos. Nesse processo, ocorre a avaliação das determinações sociais 

vigentes na sociedade por meio dos pensamentos e sentimentos incorporados ao longo da vida 

dos sujeitos, formando as escolhas que contém traços da validação ou não em maior ou menor 

grau das valorações sociais.   

 Dessa forma, segundo Filho e Guzzo (2009), a individualidade em última instância 

reflete a intencionalidade do sujeito em relação às possibilidades postas pela realidade concreta, 

em que a partir de um processo ativo o ser humano modifica e elabora novas necessidades, 

ações e reflexões em relação aos fenômenos sociais. Isso marca o caráter processual e dinâmico 



187 
 

da personalidade, que ao levar os indivíduos a se posicionar e tomar decisões sobre 

determinados fatos e acontecimentos da vida coletiva, permite, ao mesmo tempo, construir 

novas ideias e experiências transformando as concepções sobre o que está posto no mundo 

objetivo.  

A personalidade então, é uma síntese dialética entre a objetividade e a subjetividade, 

sendo que por meio dela é possível perceber as vinculações entre as esferas afetivo-emocionais 

e objetivo-relacionais, que configuram o psiquismo na sua forma mais singular. Este, por sua 

vez, tem sua constituição mediada pelas particularidades (instituições sociais), que são 

responsáveis pela expressão da universalidade (sociedade capitalista e seus valores de produção 

e reprodução)  sobre a individualidade humana (Filho & Guzzo, 2009; Martins, 2004).  

Vale pontuar que, as reflexões desenvolvidas ao longo desta tese sobre a relação 

dialética entre as objetivações e a subjetividade na internalização da dinâmica da atividade, 

assim como a compreensão sobre a formação dos significados sociais e sentidos pessoais como 

unidade de análise da consciência, foram basilares para entender o processo de constituição da 

personalidade humana. Assim, é importante lembrar que, a personalidade é a esfera mais íntima 

e singular a ser formada no indivíduo e nela se expressa todos os seus vínculos estabelecidos 

com o mundo objetivo e com as relações sociais existentes.  

Essa dinâmica, portanto, é essencial para entender as repercussões dos significados 

sociais sobre a violência e os atos violentos em si na subjetividade de mulheres violentadas, o 

que se desdobra em diferentes ações e reações. Essas ações e reações se expressam, por 

exemplo, no caso das mulheres que discutem e denunciam as práticas violentas, fazendo disso 

uma pauta importante na luta da vida coletiva, assim como também se expressam sobre aquelas 

que se silenciam, se culpabilizam e desenvolvem diferentes quadros de sofrimento devido a 

violência sofrida.    

 Sobre esse aspecto, Parada (2014) e Zuwick (2002) afirmam que as repercussões mais 

significativas sobre o psiquismo das mulheres estão intimamente ligadas à violência sexual. 

Isso se explica, pois essa forma de violência é uma brutal violação da integridade física e 

psicológica, que não apenas causa danos biopsíquicos profundos, mas também contribui para o 

desenvolvimento de sentimentos de autoculpabilização nas vítimas em relação ao episódio 

violento que sofreram. Muitas vezes, há o questionamento sobre como as mulheres podem 

sentir-se culpadas, sendo que elas foram as vítimas dos atos violentos e isso será demonstrado 

conforme o que foi discutido ao longo dessa pesquisa, ou seja que toda conduta, pensamento 

ou sentimento que compõe a personalidade dos indivíduos não podem ser explicados 



188 
 

descolados das formas de socialização que os produz (os significados sociais). 

No caso do pensamento e do sentimento de responsabilização da violência pelas próprias 

mulheres vítimas, as explicações necessitam, então, ser localizadas nos processos socioculturais 

dos papeis de gênero e, principalmente, na ideologia burguesa e patriarcal. A partir disso, Silva 

(2017a) e Silva (2017c) reiteram que desde a infância, as meninas são ensinadas que precisam 

tomar cuidado em relação aos seus comportamentos para não provocarem os homens. Esse 

processo educativo envolve ensinamentos tanto sobre a maneira como se vestem, quanto sobre 

como se comportam, suas ações/reações diante de determinados acontecimentos etc., que 

devem estar alinhados aos atributos, características e condutas referenciados no gênero 

feminino.  

A partir disso, ao longo de toda a infância, adolescência e vida adulta, as mulheres são 

educadas para serem dóceis, obedientes e subservientes aos homens, a partir de um processo 

educativo que começa com a submissão aos pais e irmãos no ambiente familiar, e, 

consequentemente, ocorre a generalização para outras relações, por exemplo, com os cônjuges, 

chefes, colegas de trabalho etc. (Silva, 2017a). Lima (2020a) destaca que nesse processo, as 

formas de entretenimento, os gestos e os movimentos corporais das mulheres são tutelados, 

sendo que o que é considerado fora dos padrões sociais significa sair dos limites do que  espera 

de uma “mulher decente”. Como exemplo, Lima (2020a) e Silva (2017a) citam as agressões 

que acontecem pelo fato de a vítima rebater os assédios sofridos por ela, por se negar a ter 

qualquer contato afetivo-sexual com um homem, por sua conduta ser tomada como vulgar, 

promíscua, errada etc. Nos dizeres de Zuwick (2002): 

Da infância à vida adulta, uma mulher ouvirá advertências quanto à possibilidade de 

ataques sexuais. Para evitá-los, também “precisa” responsabilizar-se em não provocar 

os homens. Para tanto, deverá evitar lugares ermos, não andar desacompanhada à noite 

(de preferência, sair ao lado de um homem), vestir-se e comportar-se com discrição, 

ficar atenta à aproximação de estranhos. Se for atacada, recai-lhe a vergonha pelo 

fracasso na condução de tais “prescrições”. Nesta lógica tão frequente de ilegível, a 

avaliação da violência se dá a partir da conduta de quem a sofre e não de quem a comete 

(Zuwick, 2002, p. 37). 

Além disso, como historicamente as mulheres foram tolhidas de expressarem suas 

opiniões e contestações sobre o que aprendem na relação com a realidade objetiva, quando 

tentam repudiar ou contra-argumentar a condição de subserviência a fim de exercerem suas 

liberdades são frequentemente taxadas como loucas, exageradas e mentirosas (Zuwick, 2002). 



189 
 

Desse modo, a apropriação e a internalização das mulheres em relação a esses significados 

sociais, faz com que desenvolvam motivos e sentidos norteados pela impotência para enfrentar 

os sistemas de opressões e as fazem sentirem-se responsabilizadas pelas violações em sua 

maioria. Por isso, nas variadas situações de violência mesmo quando se trata da sua forma mais 

extrema que é a violência sexual, as mulheres tendem a se questionar sobre o que poderiam ter 

feito ou evitado para esse ato não ter acontecido com elas. A partir disso, desenvolvem-se 

sentimentos de medo, vergonha de si, raiva, humilhação e até mesmo embotamento afetivo, que 

podem incorporar-se ao longo do tempo à personalidade das vítimas.   

 Mesmo quando uma mulher é encorajada a denunciar a violência, a partir dos 

significados alienados socializados sobre o gênero frequentemente ela é questionada sobre as 

circunstâncias em que esse ato ocorreu, reforçando a sua culpa. Inclusive, conforme Silva 

(2017a), Silva (2017c) e Zuwick (2002), na ausência de lesões corporais, geram-se dúvidas se 

de fato houve um estupro ou outra prática violenta. Sobre isso, March (2017) e Silva (2017c) 

ressaltam que nas delegacias a violência física ainda é considerada a prova irrefutável de 

criminalização dos atos violentos, em que o corpo da vítima deve apresentar marcas de 

resistência e de penetração forçada. Além disso, Santos (2001) aponta que as investigações de 

práticas violentas ocasionadas por homens desconhecidos geralmente são feitas por retrato-

falado e outras pistas provenientes do relato da própria vítima, que, na maioria das vezes, não 

possui condições psicológicas de contribuir com o que precisa para que o caso seja investigado, 

fazendo com que haja a desistência de seguir com a denúncia.   

Nesse contexto, Silva (2017c) e Sousa (2017) asseveram que mesmo com a constatação 

da violência em situações as quais os autores consideram humilhante e exaustivo para a vítima 

- pois, são solicitadas praticamente provas do flagrante do crime para a sua comprovação, o que 

majoritariamente não é possível em uma situação de violência -, há ainda uma apuração do 

histórico de vida da mulher. Ou seja, a investigação da “reputação”, dos comportamentos 

anteriores ao estupro ou outros tipos de violações que possam ter justificado tais atos.  

Essa condição ainda hoje é o que geralmente concede o status de vítima para uma 

mulher, sendo que, muitas vezes, mesmo com o repúdio social às situações de estupro, esse 

posicionamento muda quase de maneira unânime quando se considera que não houve cuidado 

suficiente por parte da vítima. A título de exemplo, cita-se as condições de embriaguez ou a 

manutenção de relação sexual forçada quando já no ato a vítima se recusa a ter relações sexuais 

(Silva, 2017a).  

A partir disso, ressalta-se que o foco maior na mulher vitimada do que no homem que 



190 
 

agride se explica pelo fato de na sociedade serem reproduzidos os significados sociais alienados 

com base no gênero, de que as mulheres são naturalmente sedutoras e quando não cuidam 

suficientemente de seus corpos estão sujeitas a sofrer violações. Os homens agressores, por sua 

vez, também através da socialização dos papeis masculinos são tidos como descontrolados 

diante dos seus instintos, no entanto a violência sexual é considerada como se acontecesse 

somente em casos raros.  

Mas, ao contrário dessa ideia de que a violência sexual é um fenômeno incomum, 

observa-se que, historicamente, ela é constantemente reproduzida para os indivíduos a partir 

das representações do gênero, que associam a violência e o poder de dominação com a conquista 

da mulher, vista como um ser que deve ser submisso e sujeitas aos desejos dos homens. Isso 

faz com que a maioria deles se apropriem e internalizem sentidos pessoais alienados, como a 

ideia de que as mulheres desejam essa condição, e, assim, tornando-se comuns os assédios e 

outras violações que não se reduzem aos estupros, englobando qualquer situação em que seja 

violado o consentimento e as decisões da vítima. A título de exemplo, conforme Parada (2014), 

inclui-se também nessas situações, a violência moral, ou seja, a coação, a intimidação, a 

desvalorização da vítima como pessoa, de seus traços de personalidade, de seu corpo, das suas 

capacidades intelectuais, de seu trabalho etc., mesmo que de maneira não deliberada.   

Assim, os homens que seguindo a lógica dos papeis de gênero são considerados ativos 

e incapazes de controlar seus impulsos sexuais, passam a ser vistos como vulneráveis ao suposto 

poder de atração das mulheres. Ou, por serem considerados superiores dentro da hierarquia do 

gênero, existe a lógica de que as mulheres devem se submeter à eles e não confrontá-los, ainda 

que se trate de uma situação que as deixem desconfortáveis e com medo. Desse modo, esse 

contexto isenta os homens da responsabilidade pelas violências que cometem e favorecem a 

reprodução dos atos violentos. Já em relação às vítimas, os significados sociais associados à 

ideologia patriarcal e à percepção de incapacidade de se defenderem podem desenvolver o 

sentido de legitimar a ação do homem agressor, o que se configura por pensamentos que 

questionam sobre o por que não conseguiram fazer a violência cessar, ou seja, como se tivessem 

consentido com o ato violento. 

Nessa direção, Santos (2001) e Zuwick (2002) asseveram que não é incomum que logo 

após esses pensamentos virem à tona, as mulheres sintam nojo de si mesmas e passem a ter 

problemas com a auto-imagem, como se estivessem “sujas”. Com isso, cria-se um enlace de 

pensamentos e sentimentos alienados em que as vítimas sentem-se culpadas e ao mesmo tempo 

impotentes, pois não tinham como ter escolha e controle sobre a violência sofrida. Lima (2020a) 



191 
 

ressalta em sua pesquisa que a maioria das mulheres sentem inclusive a necessidade de aprender 

a se defenderem, algo que geralmente não é ensinado na educação social delas.    

 Esse sistema de relações entre os significados sociais e os sentidos pessoais acerca da 

violência internalizada pelas mulheres demonstram os impactos da alienação sobre o processo 

de constituição da personalidade, fazendo com que as vítimas se culpabilizem por algo não 

consentido e por acontecimentos em que tiveram sua dignidade humana violada. Silva (2017c) 

e Zuwick (2002) citam como exemplo disso, sobre o caso de mulheres que passam a ter 

problemas também com sua imagem corporal, engordando ou emagrecendo demasiadamente 

com o objetivo de não se tornarem “objeto de atração” dos homens. Além disso, há aquelas que 

mudam o modo de se vestir, criam dependência exclusiva da companhia de determinadas 

pessoas, tais como os pais ou cônjuges, evitam sair de casa, se relacionar sexual e afetivamente 

e até mesmo deixam de trabalhar e de ter lazer.  

 Isso demonstra a ideologia burguesa e patriarcal operando e impactando sobre o 

psiquismo das mulheres vítimas de violência. Mesmo não sendo as responsáveis pelos atos 

violentos, elas passam a criar uma série de estratégias individuais com o objetivo de evitar um 

problema que é social, pois temem serem vitimadas novamente. E, de acordo com Santos 

(2001), a sociedade burguesa demonstra pouca ou nenhuma preocupação com os perigos aos 

quais as mulheres ficam expostas na sociedade capitalista, visto que os mecanismos de coação 

utilizados contra elas contribuem para fazer renascer os valores da família patriarcal, imputando 

a necessidade alienada do casamento como uma forma de proteção.  

Silva (2017c) e Zuwick (2002) citam outros exemplos do impacto da violência sobre a 

subjetividade das mulheres, tais como aquelas que se negam a falar sobre isso ressaltando que 

precisam ser “fortes” para enfrentar sozinhas a violência vivenciada. Outras ainda, por meio da 

ideologia religiosa entendem que sofreram um castigo por algum pecado que possam ter 

cometido. Nesse processo de autoculpabilização que possui a mediação da concepção religiosa 

de pecado e castigo opera-se mais uma vez a alienação dos processos que subjazem as relações 

sociais capitalistas, em que as instituições sociais - sendo as igrejas uma delas -, reproduzem a 

ideologia burguesa para atingir os objetivos das classes dominantes, produzindo cada vez mais 

condições de sofrimento humano.  

Assim, entende-se que essa ideologia de responsabilização e de enfrentamento 

intraindividualista dos problemas da vida social, contribui para a isenção da responsabilidade 

do Estado e do capital em relação aos sistemas de opressões e pelas violências experienciadas 

pelas mulheres no cotidiano. Esse processo, de modo geral, leva ao empobrecimento da 



192 
 

personalidade, à medida que mulheres violentadas acabam por internalizar os significados 

alienados sobre o gênero e a violência contra a mulher. Significados esses, responsáveis por 

colocá-las em condições de vida inferiorizadas e sub-humanas. A partir dessa internalização, 

que vai se expressar no pensamento e no modo de sentir os fatos e eventos em torno de suas 

vidas (dimensão afetivo-cognitiva), elas sentem-se culpadas, começam a se isolar e não desejam 

mais realizar atividades que antes consideravam importantes.  

Conforme March (2017), Silva (2017a) e Silva (2018), isso repercute no silenciamento 

sobre o que aconteceu e no “desejo” de enfrentar de maneira solitária as práticas violentas 

vivenciadas. Esses fatores, de modo geral, estão relacionados com os motivos por trás da 

reprovação social vivida pelas mulheres, o que envolve a dificuldade em comprovar o crime, 

em receber credibilidade, apoio, assim como o sentimento de vergonha, por muitas vezes, não 

conseguirem sequer identificar imediatamente que foram vítimas de violência.  

 A partir do que foi discutido até o momento, Silva (2017a) sintetiza três tipos de 

vitimização que impactam diretamente a subjetividade das mulheres. Esses tipos estão 

relacionados tanto às situações violentas experienciadas, quanto aos significados sociais 

alienados sobre essas situações internalizados socialmente. O primeiro tipo de vitimização é 

aquele produzido a partir do próprio ato violento experienciado e os impactos inerentes à essa 

violação da dignidade humana, tais como os danos materiais, morais, físicos, psíquicos, sexuais 

e a violação da autonomia como um todo. Santos (2001) cita por exemplo, as consequências 

severas geradas pela violência sexual, tais como, quando se contrai uma ou mais infecções 

sexualmente transmissíveis (ISTs) e as gravidezes indesejadas.  

Em muitos casos, o aborto em casos de estupro é negado pela justiça e por profissionais 

da saúde, ainda que se tenha em mãos o que é exigido pelo Ministério da Saúde para o 

abortamento legal: o boletim de ocorrência e o laudo médico (Santos, 2001). Além disso, muitas 

vezes, a própria vítima pode se negar a realizar o procedimento devido ao sentimento de culpa. 

Esse sentimento é gerado pela forma como a sociedade capitalista patriarcal reproduz a 

ideologia de que é necessário a geração e nascimento de filhos independente das circunstâncias, 

mesmo em casos de violência quando as vítimas já foram física e psiquicamente abaladas e 

desumanizadas.  

Essas condições integram o segundo tipo de vitimização, que é denominado de 

revitimização e refere-se ao tratamento da vítima recebido pelas instâncias e órgãos 

competentes formais para lidar com esses casos (Polícia, Ministério Público, Justiça, serviços 

de saúde e de assistência social) e as informais (a família, as igrejas, a sociedade em geral etc.). 



193 
 

As instâncias formais apresentam despreparo, negligência e posicionamentos machistas no 

processo de acolhimento e escuta das mulheres em sua grande maioria, conforme demonstrado 

na seção I desta tese. Já as instâncias informais geralmente as culpabilizam por suas condutas 

ou incentivam as vítimas a esquecerem o ocorrido. Por isso, essa segunda condição é 

denominada de revitimização, à medida que a mulher sofre um processo de violência secundário 

pelas instituições sociais que deveriam lhe oferecer suporte, apoio e proteção (Silva, 2017a).     

 Há ainda, o terceiro processo de vitimização relacionado ao período pós violência, em 

que as vítimas tendem a não sentirem-se mais atraentes, passam a ter dificuldades em 

estabelecer relacionamentos e são rotuladas por outros homens com atributos negativos, tais 

como: mulheres que “não servem mais para se relacionar”, pois são consideradas “usadas” 

(Silva, 2017a). A partir do exposto, tende a ocorrer o que Martins (2001) denominou de 

constituição da desumanização e da personalidade alienada das mulheres, em que a 

internalização dos significados sociais sobre o gênero/violência contra a mulher reproduzidos 

pelas instituições sociais e pela sociedade como um todo, geram pensamentos e sentimentos de 

culpa, impotência e conformismo forçado nas vítimas.  

Essa condição faz com que a maioria das mulheres violentadas personifiquem condutas 

e formas de pensar que correspondem às exigências impostas pelas circunstâncias sociais, 

produzindo diversas formas de expressão de sofrimento psíquico ao serem desumanizadas e 

praticamente obrigadas a ignorar e anular suas emoções e sentimentos. E nisso, concorda-se 

com Mota (2017), quando a autora defende que o sofrimento psíquico é constituído 

socialmente, e, portanto, carrega em seu bojo os valores e as normas de uma determinada 

sociedade e época histórica. Por isso, o conjunto de pensamentos, emoções e sentimentos 

integralizados no âmbito subjetivo que dizem respeito à vivência de cada um como homem ou 

mulher expressam as regularidades das relações sociais capitalistas. 

Dessa forma, em consonância com Izquierdo (1998a, 2001), ressalta-se que as 

condições de sofrimento psíquico das mulheres estão diretamente relacionadas com a ideologia 

patriarcal, que impõe sobre as mulheres um conjunto de opressões excedentes somadas a outras 

condições de exploração, dominação e alienação próprias dos valores do modo de produção 

capitalista. Evidenciar essa relação, revela que o mal-estar vivenciado pelas mulheres tanto no 

passado, como no presente, é resultado da desigualdade de gênero, o que implica assumir um 

posicionamento teórico que coloca a posição social historicamente constituída para a mulher na 

sociedade de classes, como a gênese dos fatores de risco da saúde biopsíquica delas.   

Dentre as principais condições de sofrimento psíquico que acometem as mulheres como 



194 
 

consequência da violência, Silva (2017c) destaca o desenvolvimento de doenças 

psicossomáticas, quadros de ansiedade, depressão, fobias, estresse pós-traumático, síndrome do 

pânico, uso abusivo de álcool e outras drogas, agravos à saúde reprodutiva e as tentativas de 

suicídio. Santos (2001) ressalta ainda sobre a grande repercussão que tem os casos de violência 

contra a mulher, fazendo com que a vítima sinta vergonha pela exposição de algo que é 

considerado da sua vida íntima no meio social em que convive.  

De acordo com Santos (2001), a família é considerada um ponto de apoio primordial 

para a possibilidade de reintegração na vida coletiva após as práticas violentas, o que é 

importante, pois as vítimas sentem-se fragilizadas para lidar com essas situações e suas 

repercussões sozinhas. No entanto, algumas famílias não conseguem manejar um suporte social 

adequado ou mesmo responsabilizam as vítimas pela violência sofrida, o que acaba 

contribuindo tanto para a dificuldade em superar a violência vivenciada, quanto de compreender 

que essa situação não é uma questão puramente íntima, mas um problema público e político 

que deve ser situado e enfrentado em âmbito coletivo.  

Sobre a falta de acolhimento das famílias, Santos (2001) relata que alguns familiares de 

mulheres violentadas inclusive as agridem novamente, como uma forma de punição pelo o que 

ocorreu, fazendo com que sejam revitimizadas. Em contrapartida, essa autora aponta que a 

maioria das famílias tendem a apoiar as vítimas não culpabilizando-as, entretanto, 

posteriormente, paira o sentimento de pena e a ideia de que é preciso não falar a respeito da 

violência ou tentar esquecer o que aconteceu. 

Santos (2001) sinaliza que também os amigos, os colegas de escola, de trabalho, os 

profissionais que atendem as vítimas e a comunidade em geral são suportes mediadores 

importantes no acolhimento, apoio e auxílio para lidar com a violência. No entanto, a autora 

aponta que as mulheres geralmente preferem não revelar a violação vivenciada, por medo dos 

julgamentos sociais e do desemprego, já que em algumas circunstâncias, considera-se que a 

exposição das práticas violentas pode “manchar” a imagem das empresas. Assim, Santos (2001) 

revela que como consequência dos julgamentos sofridos pelas vítimas não é incomum o 

abandono escolar, a mudança de cidade, a demissão do trabalho e o isolamento social.  

Vale ressaltar que, embora esse processo de desumanização cause indignação, não se 

pode responsabilizar exclusivamente as famílias, os profissionais que atendem as demandas de 

violência contra a mulher ou as pessoas que convivem com as vítimas por não conseguirem 

oferecer um suporte adequado nessas situações. Como discutido ao longo desta pesquisa, os 

indivíduos, de modo geral, são socializados para reproduzir e naturalizar os significados sociais 



195 
 

sobre a violência de gênero. Isso significa que, na sociedade capitalista existe uma 

permissividade, tolerância e naturalização em relação a esses casos, o que se desdobra, 

inclusive, em projetos políticos contrarrevolucionários pela via estatal que visam a não 

reverberação de discussões/intervenções aprofundadas sobre esse tema nos espaços coletivos e 

nas instituições sociais, conforme explicitado na seção I desta tese.  

Entretanto, de acordo com Mota (2017), as expressões de sofrimento também podem 

produzir a tentativa de lutar contra os sistemas de opressões gerados pela sociabilidade 

capitalista. A partir disso, tem-se a possibilidade de que os sujeitos compreendam as mediações 

e as relações estabelecidas entre os significados sociais e os sentidos pessoais, de modo que 

exerçam com maior autonomia suas ações, pensamentos e sentimentos. Dessa forma, é possível 

que os indivíduos analisem a realidade objetiva e percebam que existem outras formas de lidar 

com as problemáticas da vida social, transgredindo para a capacidade de reflexão e a potência 

da ação em direção à caminhos para a transformação das relações sociais.  

  Esses são os casos das mulheres que sofrem violência e a partir dessa situação ou de 

outras mediações acessadas anteriormente (como por exemplo, o acesso a uma educação 

feminista ou crítica dos papeis de gênero), gera-se o motivo de discutir sobre os sistemas de 

opressões aos quais ela e outras mulheres estão sujeitas nas relações sociais e as suas formas de 

enfrentamento, conformando suas personalidades mais próximas de um desenvolvimento não 

alienado. A este respeito, Santos (2001) cita sobre as mulheres violentadas que mesmo com as 

dificuldades encontradas no percurso das denúncias, não desistem da vontade de que a justiça 

seja feita e lutam constantemente para que isso se concretize.  

Outras criam sites, blogs e outras páginas nas redes sociais para discutir sobre esse tema, 

encorajando outras vítimas para fazer a denúncia e auxiliando mais mulheres a identificar as 

práticas violentas sofridas, principalmente se tratando daquelas mais sutis, tais como os 

assédios, por exemplo. Assim, os movimentos feministas são centrais no auxílio ao combate da 

violência ajudando a identificar os atos violentos, a oferecer suporte para as vítimas, bem como 

trazem informações sobre como proceder com a denúncia (Santos, 2001). Esses 

posicionamentos auxiliam para que muitas mulheres não desistam de lutar por seus direitos e 

contribuem para o acesso à outros elementos mediadores disponíveis para ajudar superar a 

violência vivenciada, como por exemplo, os projetos e grupos de apoio dentro das universidades 

ou fora delas. 

Além disso, as discussões contemporâneas sobre esse tema foram abordadas em debates 

de congressos, instituições, palestras, grupos organizados por militantes das causas das 



196 
 

mulheres, grupos focais e rodas de conversas organizados por pesquisadores etc. Isso tem se 

desdobrado em maior alcance de informações, e, por sua vez, de reflexões sobre a temática da 

violência para as pessoas, conforme é explicitado na seção I sobre os avanços conquistados 

historicamente pela luta feminista.  

No entanto, conforme apontado por Santos (2001), seja discutindo, denunciando, 

ocultando ou lutando contra a violência, é fato que esse fenômeno terá impactos negativos sobre 

a personalidade de todas as mulheres que sofreram violações ou que delas se apropriam. Ainda 

que o processo de constituição da personalidade seja único e irrepetível de acordo com as 

mediações, os motivos e os sentidos, e, desse modo, cada mulher terá uma experiência única 

no processo de internalização dos significados sobre a violência e em relação aos atos violentos 

em si. Todavia, mesmo quando as mulheres possuem rede de apoio no enfrentamento das 

práticas violentas e o homem agressor é condenado, não se apaga ou minimiza o que as vítimas 

sofreram, ficando quase sempre a sensação de que não foi suficiente a condenação em relação 

ao o que foi causado à elas, imperando o mal-estar e o sentimento de injustiça.  

Por isso, reafirma-se que as instituições sociais e as intervenções que realizam para 

enfrentar os sistemas de opressões, incluindo a violência contra a mulher são instrumentos ou 

caminhos para a sua superação. Com isso, é a propriedade privada como valor universal típico 

do modo de produção capitalista que necessita ser superada, e, o seu fim, por sua vez, deve ser 

o objetivo a ser alcançado na luta anticapitalista pela transformação dos valores e relações de 

exploração dessa sociedade.  

Isso se justifica, pois nas condições atuais de vida não se promove o desenvolvimento 

pleno da personalidade, mas sim, sua desfiguração e mutilamento, visto que seu processo de 

constituição e de desenvolvimento está subsumido aos valores ideológicos do capitalismo 

majoritariamente reproduzido pelas instituições. Assim, o sistema de justiça, de saúde, de 

assistência social, de segurança, a educação, a família, a religião, a imprensa e outras 

instituições que discutem ou lidam com as opressões vivenciadas na sociedade, tendem a 

naturalizar e despolitizar o papel que o gênero desenvolve na vida e no psiquismo das pessoas 

(Fortes, 2015). 

Essa condição faz com que permaneça inalterada e continue a ser reproduzida a 

ideologia da mulher como propriedade do homem, tal como sempre foi reafirmado em todas as 

sociedades de classes, e, sendo considerada como “bem material” o seu destino continua 

decidido por quem a “detém”. Com isso, permanece ocultada a raiz social das desigualdades e 

das violências, fazendo com que suas explicações sejam buscadas nas particularidades da 



197 
 

biologia ou na ideologia pós-moderna irracionalista. Esta última, ao suprimir o historicismo e 

a racionalidade como categorias de análise, apresenta soluções errôneas e saídas irrealizáveis 

aos fenômenos sociais que tornam-se desvinculados dos problemas reais e concretos da 

humanidade. Assim, no que se refere ao debate da desigualdade e violência de gênero, quando 

suas explicações e causas circundam entre os polos da biologia ou da cultura torna-se cada vez 

mais distante a luta anticapitalista (Fortes, 2015). 

Ademais, Reed (2008) assevera que todo programa, projeto, trabalho ou intervenção 

propostos na sociedade capitalista para combater a violência contra a mulher são reformas que 

amenizam, mas não eliminam as causas fundamentais dos sistemas de opressões que se 

encontram na estrutura de classe e de exploração do modo de produção capitalista. A autora 

pontua ainda que, a união de todas as mulheres contra os homens não é um meio eficaz para 

findar as práticas violentas, visto que as mulheres burguesas, de modo geral, se posicionam a 

favor da manutenção do status quo e de sua posição privilegiada tal qual os homens burgueses. 

Assim, seus interesses majoritariamente serão norteados pelos seus privilégios de classe, e, 

portanto, a luta anticapitalista deve ser dirigida por homens e mulheres trabalhadores contra 

todos que detém o poder econômico e político da sociedade. 

Por fim, reitera-se que mesmo no modo de produção capitalista o tratamento em relação 

à mulher tenha sofrido alterações, a violência contra elas ainda é algo vigente em nossa 

sociedade, à medida que permanece a reprodução da ideologia dominante que perpassou os 

séculos da mulher como uma propriedade, um ser submisso, promíscuo, objetificável etc. 

Assim, no capitalismo a relativa liberdade de expressão/existência das mulheres possui limites 

e isso somente é propagado desde que não tenha a intenção de acabar com a sociedade de classes 

antagônicas, pois a supressão dessa cisão é o elemento essencial para a superação das relações 

de exploração, alienação e opressão. 

 A seguir, será discutido sobre o processo de apropriação/internalização das significações 

da violência pelos homens agressores. Conforme demonstrado na seção I, a revisão de literatura 

majoritariamente centraliza na conduta dos homens ou nas práticas culturais a causa para o 

problema da violência contra a mulher. Com isso, no próximo tópico, será demonstrado que os 

atos violentos praticados pelos homens devem ser situados no campo da formação dos 

significados, pois os comportamentos humanos não podem ser desvinculados das relações 

sociais que dão base para o seu processo de constituição, que, por sua vez, são relações de 

produção e reprodução.  

 



198 
 

3.4. O processo de apropriação/internalização das significações da violência pelos 

homens agressores 

Neste tópico será discutido sobre os significados sociais associados à ideologia 

patriarcal, que são produzidos e reforçados na sociedade capitalista, e, por sua vez, se 

constituem como as determinações sociais do processo de constituição do psiquismo dos 

homens autores de violência. Conforme demonstrado na seção I, a revisão de literatura aborda 

sobre a tendência em tratar as atitudes violentas como um fenômeno relacionado à conduta, ou 

seja, como um problema interno do indivíduo ou fruto da influência exclusiva do meio onde se 

convive, o que recai em uma perspectiva intraindividualista e culturalista sobre esse fenômeno.  

Em contraposição a essa perspectiva, concorda-se com Vygotsky (1995a), que defende 

que a conduta humana não pode ser compreendida nem como um produto que já nasce dentro 

do indivíduo e nem como algo produzido diretamente pelo meio em que é socializado. Ao 

contrário, Vigotski (2006) aponta que as condutas devem ser entendidas a partir de suas relações 

com os motivos e as intenções dos sujeitos, que antes de serem interiorizados, existem também 

na realidade externa. Isso implica em afirmar que a ação humana é constituída de forma 

mediada por meio da cultura e dos valores apreendidos nas relações sociais, o que envolve um 

processo dinâmico de internalização das aquisições humanas e, portanto, não pode ser 

considerada algo inato e estático que surge no nascimento, desenvolve-se linearmente e 

permanece por toda a vida.  

Nessa direção, quando Vigotski (2006) discute sobre o processo de desenvolvimento da 

conduta logo na infância, o autor ressalta que sua constituição ocorre a partir de determinadas 

necessidades postas à criança no contexto em que é socializada e educada. A partir disso, com 

base na psicologia histórico-cultural entende-se que é impossível que qualquer sujeito, desde o 

nascimento, viva alheio ao contexto social em que está inserido. Com isso, a sobrevivência dos 

indivíduos depende desse meio, no qual ele pertence e aprende a se posicionar de acordo com 

as exigências que emergem das relações sociais. Sendo assim, a partir desta condição, a criança 

é ensinada e internaliza uma série de normas e valores, aos quais aos poucos vão ocupando o 

lugar de motivos que guiam sua forma de se portar na realidade objetiva.  

Por isso, o comportamento humano precisa ser situado em conformidade com sua 

gênese histórico-social, e, no caso da conduta, é preciso compreender os objetivos, os motivos 

e as finalidades que orientam o seu desenvolvimento (a que ou a quem se dirige), pois somente 

caracterizá-la ou descrevê-la não é suficiente para entender sua origem e forma atual. Com base 

nisso, é preciso ressaltar que a conduta é orientada pelos significados e sentidos, devendo ser 



199 
 

analisada a partir da sua relação com a sociedade. Com isso, compreende-se que o processo 

educativo desempenha um papel fundamental nessa constituição, sendo responsável pela 

inserção e interação dos indivíduos com o mundo e as relações sociais, de modo que, a partir 

disso, desenvolve-se neles a capacidade de refletir sobre as condições postas na realidade 

objetiva (Vigotski, 2006).  

Com base nessa premissa, o comportamento dos homens autores de violência será 

abordado neste tópico a partir dos significados sociais reproduzidos nas relações, pois esses 

significados são os mediadores do processo de internalização das ações violentas, que 

representa um dos atributos do machismo na sociedade capitalista patriarcal. O machismo, por 

sua vez, faz parte do processo de constituição da personalidade dos homens.  

Dessa forma, conforme Silva (2017b), o modo como as pessoas atuam e se posicionam 

diante da realidade objetiva possui a influência não só das pessoas que convivem com o 

indivíduo, mas principalmente das determinações sociais do modo de produzir e reproduzir a 

vida como um todo. A partir disso, o sujeito atuará sobre a realidade conforme o lugar que 

ocupa nas relações estabelecidas, o contexto em que está inserido, as mediações as quais teve 

acesso no processo de constituição da sua personalidade e, por fim, por meio dos motivos, 

intencionalidades e sentidos que elaborou ao longo de sua vida.  

Nesse contexto, em consonância com Kawamura (2021) e Vigotski (2001), o 

movimento de constituição da consciência e da conduta humana se potencializa a partir da 

relação dialética estabelecida entre o singular, o particular e o universal. No entanto, esse 

movimento não ocorre apenas por meio da racionalização e apropriação em relação aos 

processos apreendidos sobre a universalidade com a mediação das particularidades. Mas 

outrossim, trata-se de um processo que se estrutura, sobretudo, a partir do pensamento e das 

ações em constante relação com as necessidades, motivações, interesses, emoções e 

sentimentos, ou seja, os afetos que conformam a experiência singular dos sujeitos.  

Desse modo, o psiquismo é constituído dinamicamente como uma unidade 

interfuncional entre a cognição (os significados sociais apreendidos e internalizados a partir da 

realidade objetiva) e os afetos (o modo como cada sujeito será afetado pelas relações e 

aprendizagens do mundo objetivo, a partir de suas necessidades, motivos, sentidos e intenções 

singulares). Esse processo se estrutura majoritariamente sobre bases alienantes na sociedade 

capitalista em que os homens são socializados. Essas bases incluem a ideologia burguesa e a 

cultura patriarcal, que são elementos intrínsecos pertencentes à educação social dos indivíduos. 

Com base nessa relação, é possível compreender como os homens se posicionam a partir da 



200 
 

apropriação sobre o gênero e os mecanismos que integram o seu processo de internalização das 

cisões masculinas/femininas, ou seja, sua expressão e desenvolvimento no psiquismo humano.  

Para isso, é importante destacar que, ao longo do processo educativo na história da 

humanidade, os homens se apropriam, legitimam e internalizam uma série de ações violentas 

em seus desenvolvimentos singulares, ainda que essas determinadas ações não sejam 

reconhecidas como violência. Nessa perspectiva, pode-se afirmar que a violência 

predominantemente associada ao comportamento dos homens é tolerada, flexibilizada e 

naturalizada na sociedade de classes. Isso ocorre porque direta ou indiretamente os atos 

violentos operam a serviço da ideologia burguesa, reforçando os papeis de gênero e 

contribuindo para a manutenção dos valores patriarcais e da divisão sexual do trabalho.  

Com isso, conforme já apontado ao longo desta pesquisa, as ações violentas não podem 

ser consideradas inerentes ao comportamento humano, ou seja, como um problema exclusivo e 

particular da conduta de cada indivíduo. A partir dessa assertiva, reitera-se que são as relações 

sociais que guiam o desenvolvimento, o que ocorre de maneira mediada a partir dos signos 

culturais e da linguagem aos quais os sujeitos se apropriam na educação social (Kawamura, 

2021).  

Nessa direção, é importante destacar que uma criança pequena é educada em uma 

determinada época histórica e cultura, em que seu processo de humanização será conduzido de 

acordo com as normas e os valores da sociedade em que vive. Ela aprenderá, por exemplo, 

como se alimentar, se vestir, se comportar etc., mas, ainda que seja educada com seus irmãos 

recebendo a mesma educação, aprendendo os mesmos princípios, interagindo com as mesmas 

pessoas, as formas de apropriação e internalização do conhecimento historicamente produzido 

pela humanidade e as relações com ele estabelecida será sempre singular. Com isso, a 

consciência se constitui de diferentes maneiras, assim como o pensamento, a conduta, os afetos 

e a personalidade, em que ambos emergem a partir dos comportamentos externos e 

coletivizados na sociedade e, posteriormente, são interiorizados no psiquismo. 

A partir disso, reitera-se que, até que a criança desenvolva a capacidade de regular a 

própria conduta, é o adulto ou outro indivíduo mais experiente quem desempenha o papel de 

mediador de suas ações no mundo. Nesse estágio inicial, os comportamentos são guiados por 

comandos e regras externas, através de orientações e ordens transmitidas por outrem, sendo que 

a linguagem cumpre essa função como principal instrumento de mediação. Ao longo desse 

processo, criam-se as condições para que a criança internalize essas regulações, desenvolvendo 

gradualmente a autonomia necessária para organizar suas atividades e ações de forma 



201 
 

independente. Por isso, o indivíduo só existe como ser social a partir de sua inserção no mundo 

objetivo e pelas interações que estabelece com seus pares, fazendo com que sua personalidade 

e comportamento se estruturem e sejam determinados pela evolução social humana (Vieira, 

Leal & Barroco, 2021).  

Dessa forma, se tratando das significações sobre a violência praticada pelos homens 

agressores, suas expressões são socializadas na educação dos sujeitos desde a infância. Para 

isso, é preciso compreender o processo de apropriação dos significados sociais que compõem a 

aprendizagem dos homens, ou seja, como devem se comportar, pensar, agir etc., para serem 

considerados enquadrados dentro das expectativas do gênero a eles designado. Além disso, é 

fundamental entender como eles são afetados pelos papeis sociais de gênero, e, por sua vez, de 

que modo os afetos e os sentimentos gerados com base em seus processos educativos 

repercutem na disputa e oposição que acirra-se em relação às mulheres.  

Nessa perspectiva, concorda-se com Silva (2014), que argumenta que as manifestações 

da violência perpetrada pelos homens se estruturam como um dos elementos que compõem o 

processo de identificação com os papeis de gênero masculinos no interior da ordem patriarcal. 

Essa dinâmica explicita os motivos subjacentes a essas condutas, tais como o uso da violência 

como instrumento de controle sobre as mulheres, a reafirmação da superioridade masculina, o 

reforço do prestígio entre os pares, a virilidade, entre outros aspectos. Esses motivos fazem 

parte das significações apropriadas na educação social, que reproduzem a cisão de gênero e as 

representações sobre o macho dominante. Ou seja, trata-se de um conjunto de papeis, atitudes, 

características e outras posições socializadas aos homens, que cumprem a função de reafirmar 

o controle e a submissão das mulheres a partir da relação assimétrica de poder constituída entre 

ambos.  

Por esse conjunto de leis e atributos rigorosamente sociais, constituídos e manifestos no 

interior de uma determinada forma de organização social, é que as relações de poder baseadas 

no gênero não podem ser explicadas como se fossem um produto da biologia ou como uma 

performance meramente relacionada à cultura patriarcal. Isso significa que, as causas 

fundamentais (explicação ontogenética) da violência dos homens como um instrumento de 

poder e controle sobre as mulheres precisam ser situadas pelas relações de produção e 

reprodução da vida, mesmo com a complexidade que envolve a explicitação desse fenômeno.  

Explicitar a relação dialética existente entre capitalismo e patriarcado, ainda é uma árdua 

tarefa, pois a desigualdade de gênero - fundamentada pelo sistema patriarcal - é concebida 

como algo natural e a-histórico, ou seja, como se sempre tivesse existido e fosse perpetuada 



202 
 

de maneira uniforme em todos os contextos históricos. É, portanto, uma dificuldade teórico-

metodológica a apreensão do patriarcado como um sistema social de dominação e opressão 

dos homens sobre as mulheres, que enquanto tal, engendra alguns mecanismos para a sua 

justificação e manutenção, tais como: crenças, ideias, representações etc., que se constituem 

por uma base histórica e social, mas são ensinados como se fossem naturais.  

O patriarcado trata-se, portanto, de um conjunto de relações sociais não somente 

simbólicas, mas que possui uma base material e hierárquica fundada na realidade objetiva, 

responsável por estabelecer uma relação de interdependência e cumplicidade entre os homens 

que permite controlar a vida das mulheres de acordo com os seus interesses. O capitalismo, 

por sua vez, se apropriou do sistema patriarcal anterior à sua constituição, como uma das 

formas de opressões sociais para manter a divisão da sociedade em classes e a expropriação 

da propriedade privada dos meios de produção pela burguesia (Silva, 2014). 

Nessa direção, entende-se que a continuidade do sistema capitalista patriarcal necessita 

da violência como um instrumento de manutenção do status quo. Nesse contexto, a educação 

e formação masculina é engendrada pela incorporação de atos violentos, fazendo com que por 

meio da ideologia e cultura do patriarcado os homens tornem-se guardiões da reprodução do 

capital, embora majoritariamente não tomem consciência deste processo. Assim, a 

constituição das formas de se portar no mundo (pensamentos/sentimentos/condutas) que 

integram a internalização da educação de gênero, será muito diferente para os homens e as 

mulheres.  

Conforme explicitado no tópico anterior, enquanto as mulheres são educadas para 

obedecer, demonstrar submissão, vigiar suas condutas e, muitas vezes, carregar a 

responsabilização quando se tornam vítimas de atos violentos, os homens, por sua vez, vão 

internalizar um processo educacional e de apreensão da realidade que segue uma lógica 

completamente distinta. Desse modo, no processo de apreensão dos significados sociais que 

definem o que permite ao indivíduo ser reconhecido como um homem social, destaca-se a 

valorização de características como ser ativo, viril e forte, além da capacidade de subordinar 

as mulheres ao seu controle. Esse processo está frequentemente ligado à internalização de 

comportamentos violentos, tanto nas interações entre os próprios homens, quanto em relação 

às condutas dirigidas às mulheres, como meio de afirmar o machismo aprendido socialmente.  

Compreende-se que a violência entre os próprios homens ocorre pelo fato de o processo 

de internalização da ideologia patriarcal e machista envolver a repressão de pensamentos, 

atitudes, sentimentos e afetos considerados “femininos”. Essa repressão frequentemente se 



203 
 

desdobra em quadros de sofrimento psíquico, mesmo que não sejam explicitamente 

reconhecidos. Apesar disso, os homens aparentam regozijar-se completamente com os 

privilégios proporcionados pelo patriarcado, mas, muitas vezes, precisam conformar a 

personalidade de acordo com as expectativas da sociedade e não pelo que realmente atribuem 

sentido. Já a violência direcionada às mulheres cumpre a função de servir como instrumento de 

controle que visa obrigá-las a se enquadrarem dentro das expectativas designadas ao seu gênero, 

na condição de subordinadas, sendo que, são punidas quando contestam os padrões ou 

subvertem os mandos dos homens.  

Embora os atos violentos em suas mais diversas formas sejam tipificados como crime 

pela legislação vigente, ainda persiste uma dificuldade de identificação e a negligência em 

relação às várias expressões da violência, principalmente quando não são físicas. Isso ocorre, 

pelo fato de a justiça ser predominantemente comandada por homens, que socializados pela 

hierarquia dos papeis de gênero, tendem a ignorar e serem omissos em relação aos atos 

violentos cometidos contra as mulheres (Silva, 2014).  

Destarte, compreende-se que a violência é utilizada paralelamente, como uma 

ferramenta para manter a oposição entre os papeis femininos e masculinos com o objetivo de 

perpetuar a hierarquia de gênero entre os indivíduos, e, além disso, para reprimir nos homens 

as características consideradas pertencentes ao universo feminino (Silva, 2014). Assim, torna-

se evidente que por meio dos atos violentos, os homens tendem a afirmar o controle e a oposição 

em relação às mulheres. Isso faz com que desenvolvam o pensamento e os sentimentos (unidade 

afetivo-cognitiva) estruturados pelos significados sociais patriarcais, que são responsáveis por 

justificar e desenvolver os sentidos em relação à opressão contra as mulheres. O sistema 

patriarcal então, constitui o elemento fundante da violência de gênero.  

Isso mostra que, os sentimentos que se estruturam no processo de socialização dos 

homens estão estreitamente relacionados ao que é apropriado e internalizado na sociedade 

patriarcal, o que faz com que eles concebam a violência contra a mulher praticamente como 

necessária à manutenção dos seus privilégios, interesses e vantagens, como se isso fosse algo 

que lhes pertencem por direito. Nessa direção, Silva (2014) afirma que desde a tenra infância 

há um incentivo e tolerância em relação ao uso da violência empregada pelos meninos em 

brincadeiras, situações de conflitos, disputas, assim como nos esportes, nas mídias, no cinema 

etc.  

Assim, pode-se afirmar que, essa é considerada a forma “natural” de se exercer o que se 

espera dos papeis de gênero masculinos, criando assim, os motivos por trás do objetivo de 



204 
 

conquistar prestígio social e alcançar as finalidades no processo de desenvolvimento enquanto 

homem. Esse processo, por sua vez, inclui também a disputa pelas mulheres a partir da lógica 

de que devem ser conquistadas, nem que para tal, seja utilizada a força física. 

Nessa perspectiva, Tokuda (2021) aponta sobre os ensinamentos que os meninos tendem 

a ter desde muito pequenos na esfera familiar, quando é reproduzido que ser “homem de 

verdade” está associado à virilidade, a vida sexual ativa e ao trabalho, sendo que quando não se 

enquadram nesses critérios tendem a sofrer punições diretas e indiretas por parte da família. 

Entre as punições diretas, inclui-se o uso da violência, desde a agressão física em si até a 

obrigação em conviver com grupos de homens para se apropriar do ideário masculino; e as 

punições indiretas são os usos de piadas sexistas com tons depreciativos tomando como 

referência as mulheres e os homens afeminados.  

Considerando o exposto acima por Tokuda (2021), concorda-se que os meninos ao 

serem socializados para iniciar precocemente a vida sexual ativa, frequentemente vivenciam 

situações em que os assédios cometidos contra as meninas, seja em reuniões familiares ou na 

escola, não apenas deixam de ser punidos, mas são legitimados. Um exemplo disso, é quando 

beijam de maneira forçada as meninas, atitude essa, muitas vezes tratada como natural ou 

esperada para o gênero masculino, reforçando a ideia de que estão apenas reproduzindo 

comportamentos associados às representações sobre “ser macho”. Ações desse tipo, 

isoladamente, não são suficientes para explicar a totalidade que envolve a violência contra a 

mulher, mas é fato que os significados sociais em torno dessas atitudes já na infância compõem 

a legitimidade dos sentidos sobre a reprodução e naturalização da violência de gênero, 

principalmente se tratando dos assédios sexuais e da cultura do estupro. 

 Dessa forma, os homens internalizam concepções sobre os corpos e a vida das mulheres 

como algo que lhes pertence, tratando-as como mais um objeto sob seu domínio. Santos (2021) 

corrobora com essa afirmativa, ressaltando que, prova disso, são as justificativas mais utilizadas 

para os atos violentos, que estão associadas com a ideia de posse, como por exemplo, o uso de 

agressão física como um revide pelo fato de a vítima reagir a uma situação de assédio ou de 

violência sexual.  

A partir dessas situações, ocorre a tentativa de responsabilizar as mulheres pelas práticas 

violentas às quais elas mesmas são vitimadas, ou seja, elas são culpabilizadas por terem 

exercido autonomia e tentado se contrapor à sua condição de submissão e objetificação que é 

naturalizada na sociedade. Os homens, por sua vez, na maioria das vezes, encontram respaldo 

social nesse posicionamento misógino que é reproduzido majoritariamente pelas instituições 



205 
 

sociais: a família, a escola, o sistema judiciário etc. Assim, Parada (2014) sintetiza as 

finalidades por trás do sentimento de posse que se desenvolvem em relação aos assédios e a 

cultura do estupro: 

A primeira sugere o estupro como uma vingança ou punição contra uma mulher genérica 

que saiu de sua posição de subordinada, isto é, saiu de seu lugar. Isso ocorreria porque 

uma mulher exibe os signos de uma sociabilidade e de uma sexualidade autonomamente 

geridas. Já numa segunda compreensão, o estupro seria uma forma de agressão ou 

afronta contra outro homem a fim de se desafiar seu poder por meio de apropriações de 

um corpo feminino. Essa segunda compreensão é marcada por uma afronta intra-gênero. 

Na qual entende-se que se agride um homem tomando-se posse de sua “mocinha”, sua 

propriedade. E, por fim, numa terceira compreensão, o estupro seria a demonstração de 

força e de virilidade direcionada a uma comunidade de pares, visando garantir ou 

preservar um lugar entre eles (Parada, 2014, p. 80). 

Com isso, defende-se que ao fazer a análise do processo de constituição da 

personalidade dos homens autores de violência, é necessário compreender os significados 

sociais que compõem a complexa aprendizagem social sobre como devem agir na realidade 

objetiva. Ou seja, o que é permitido, apreendido e reforçado entre comportamentos, condutas, 

formas de pensar etc., para serem considerados homens masculinos. Entretanto, além dos 

significados sociais é preciso se atentar aos sentidos pessoais elaborados a partir desse processo 

de socialização e internalização, com o intuito de não correr o risco de realizar interpretações 

que aparentam dizer sobre a educação social machista, mas que acabam recaindo em uma 

naturalização de comportamentos.  

Um exemplo disso, é a tese defendida por Welzer-Lang (2001), que aponta que a maioria 

dos homens principalmente se tratando de autores de violência sexual, são reprodutores da 

cultura do estupro, muitas vezes, por terem sofrido abusos sexuais na infância geralmente pelos 

pais ou parentes. Para esse autor, esses indivíduos normalizam essa forma particular de 

violência como uma prática sexual natural, ou seja, uma referência de obtenção de prazer ou 

utilizando-a como uma forma de vingança desejando que outros também passem por isso. Essa 

concepção de Welzer-Lang (2001) apresenta uma justificativa naturalizante para os atos 

violentos, principalmente para o estupro, ao sugerir que os homens agem como estupradores 

porque essa foi a maneira como aprenderam a se relacionar sexualmente. 

No entanto, esse argumento deve ser visto como contraditório, pois ao longo do processo 

de apropriação dos significados sociais sobre a violência, os homens podem elaborar sentidos 



206 
 

que se opõem à condição violenta a qual foram submetidos. Isso ocorre, principalmente, pela 

tomada de consciência de que se trata de uma violação de direitos e da dignidade humana a que 

foram submetidos, e que, portanto, deve ser algo combatido e não reproduzido. Nesse sentido, 

o que é reproduzido não são os estupros ou os abusos sexuais como formas naturalizadas de 

práticas sexuais, mas sim a lógica de dominação e o poder ideológico que sustenta essas 

práticas. Além disso, apesar da possibilidade de mudança, os homens permanecem imersos em 

uma cultura que reitera esses comportamentos como naturais, perpetuando a opressão e a 

desigualdade de gênero.  

Nessa direção, é necessário ter cautela ao considerar interpretações sobre a violência 

como a apresentada por Welzer-Lang (2001), uma vez que, essas explicações tendem a 

justificar os atos violentos, colocando os homens agressores na posição de vítimas e 

culpabilizando apenas a família. Vale ressaltar que, a análise da esfera familiar é essencial para 

compreender a constituição da conduta agressiva dos homens autores de violência, no entanto, 

essa análise deve considerar os valores burgueses que a permeiam, evitando que essa instituição 

social seja colocada como núcleo explicativo das práticas violentas, visto que ela é também 

determinada pela sociedade de classes.   

Em relação a formação dos afetos, a forma como os homens são afetados de maneira 

predominante pela educação social patriarcal, faz com que desenvolvam pouca ou nenhuma 

capacidade empática, visto que são ensinados a conter e reprimir os sentimentos, angústias e 

emoções – exceto aqueles voltados para o seu gênero, tais como a raiva, o controle etc., 

produzindo assim, certa inabilidade emocional em relação ao sofrimento causado pelos atos 

violentos sobre as vítimas. Inclusive, muitos homens agressores associam os assédios e ataques 

sexuais às mulheres ao exercício de dominação, virilidade e poder, aos quais internalizam como 

pertencentes naturalmente às suas personalidades e à posição que ocupam na sociedade. Ou 

seja, em conformidade com a ideologia patriarcal e machista, o homem aprende que deve ter as 

mulheres ao seu dispor como reflexo de seu poder e domínio social. 

Essa forma de pensamento, revela que, para muitos homens a perda de poder é 

assustadora, pois incorreria no risco mistificado de serem considerados submissos, o que 

contraria os significados sociais alienados associados aos papeis masculinos. Por isso, conforme 

Tokuda (2021), o uso da violência perpassa a manutenção e a imposição da soberania dos 

homens, reproduzindo a lógica de que as mulheres precisam ser dominadas nem que seja pelas 

práticas violentas, com o intuito de que sejam mantidas como inferiores de acordo com as 

hierarquias do gênero.   



207 
 

Assim, compreende-se que a causa da violência praticada pelos homens contra as 

mulheres não deve ser atribuída à conduta particular desses sujeitos recaindo na patologização, 

criminalização em estrito ou individualização desse fenômeno. Isso porque, as expectativas 

relacionadas ao gênero engendradas pela sociedade capitalista patriarcal produzem homens 

quase que incapazes de compreender as implicações do comportamento agressivo, utilizando a 

violência como se fosse um atributo natural do gênero para alcançarem suas finalidades. Com 

isso, as violências cometidas contra as mulheres fazem parte de um comportamento comum 

entre os homens, e, portanto não devem ser concebidas como casos que exigem intervenções 

estritamente particularizadas e fragmentadas para a sua solução, tais como os tratamentos 

psiquiátricos, o encarceramento etc. (Izquierdo, 1998b). 

A partir disso, não se pretende afirmar que todo homem seja violento, mas à luz do 

materialismo histórico-dialético, entende-se que o homem autor de violência não é dotado de 

inumanidade por estar inserido em determinada sociabilidade que majoritariamente reproduz, 

tolera e reafirma as determinações sociais do gênero, do machismo e do sexismo, ou seja da 

mulher como sua oponente e objeto utilizado a seu serviço. A problemática da perspectiva 

patologizante que atribui ao homem autor de violência o rótulo de agressor inato incide sobre 

soluções que não findam o problema da prática violenta, tais como a medicalização, a 

internação e em alguns países a castração química. Isso acaba por desconsiderar a estrutura 

fundante dos atos violentos, não desvelando que se tratam de atitudes motivadas pela ideologia, 

pela cultura patriarcal e pelos afetos constituídos com base nos papeis masculinos.    

Nessa perspectiva, concorda-se com Izquierdo (1998b), que aponta que julgar a conduta 

particular dos homens como causa da violência contra a mulher restringe o problema a uma 

questão criminológica ou psiquiátrica, recaindo em análises moralistas/patologizantes de perfis 

de agressores que não são totalizantes sobre a explicação de como compreender e combater 

esse fenômeno – produzido pela estrutura política e de classe da sociedade. Com isso, de modo 

geral, as punições são aplicadas aos homens agressores com a perspectiva de que é necessário 

agir contra eles, em vez de abordar as condições que tornam possíveis as atitudes agressivas. 

Em contraposição a essa assertiva, é preciso reiterar que os desejos, os afetos, os 

posicionamentos e as ações dos indivíduos respondem à estrutura do gênero, e, portanto, são as 

relações sociais de produção e reprodução que sustentam essa estrutura que precisam sofrer 

transformações.  

É importante esclarecer que essa análise não tem o objetivo de desresponsabilizar os 

homens autores de violência. Entretanto, o viés punitivo encontrado no encarceramento, por 



208 
 

exemplo, desloca o problema da violência à uma questão puramente de correção da conduta 

individual, o que não é efetivo, pois ao findar o período de punição as referências de 

sociabilidade ligadas aos valores patriarcais ainda serão mantidas. Além disso, a sociedade 

como um todo continuará reproduzindo os significados sociais, as atitudes e os sentimentos 

machistas e sexistas, fazendo com que os homens agressores continuem a nortear seus 

pensamentos e afetos com base nessa lógica de socialização, que é muito mais reafirmada do 

que combatida.  

Cabe um destaque, sobre uma outra estratégia interventiva pela via jurídica que vem 

ganhando espaço de debate atualmente para mudar o comportamento violento, que seria 

realizada através da participação dos homens agressores em qualquer contexto de violência de 

gênero em grupos reflexivos, o que geralmente não acontece (Soares, 2018). De acordo com 

Soares (2018), propostas dessa natureza já são realizadas por meio da Lei Maria da Penha, que 

regulamenta essas intervenções com homens autores de violência doméstica e estão ganhando 

destaque devido às mudanças que estão promovendo em relação à conduta violenta. Nesse 

sentido, se tratando de algo que aparentemente está alcançando resultados, existem autores que 

defendem a ampliação dessa intervenção com todos os homens agressores. Por estar no centro 

de discussões importantes nos dias atuais, essa proposta será apresentada e analisada a seguir. 

Um dos reconhecimentos feitos pela Lei Maria da Penha é o de que para intervir no 

contexto da violência contra a mulher levando em consideração as relações de gênero é preciso 

adotar ações que incluam também os homens. Por isso, sua atuação além de ser voltada para 

medidas direcionadas às mulheres e às punições dos homens autores de violência, possibilita o 

encaminhamento deles para serviços de reabilitação e educação, o que está previsto no artigo 

35 determinando que a União, o Distrito Federal, os Estados e Municípios poderão criar e 

promover centros com esse objetivo. Somado a isso, o artigo 45 prevê que os juízes poderão 

determinar o comparecimento obrigatório dos agressores nos programas e centros de 

recuperação e reeducação (Bortoli, 2020; Brasil, 2006; Catarim, 2018; Coelho, 2015; Granja & 

Medrado, 2009; Guimarães & Pedroza, 2015; Medrado & Méllo, 2008; Medrado, Lemos & 

Brasilino, 2011; Porto, 2016; Soares, 2018; Tokuda, 2021).    

Baêta e Netto (2016), Bortoli (2020), Fernandes e Junqueira (2021), Medrado e Méllo 

(2008), Medrado, Lemos e Brasilino (2011) e Porto (2016) discorrem sobre o fato de a Lei 

Maria da Penha não apresentar como deve ser a estrutura e a organização dos centros de 

atendimento aos homens agressores, o que demonstra uma lacuna sobre o funcionamento das 

intervenções com eles. Além disso, Oliveira e Scorsolini-Comin (2020), Porto (2016) e Tokuda 



209 
 

(2021) ressaltam que esses serviços recebem menos atenção dos órgãos não governamentais, 

das pesquisas científicas e também sofrem com a escassez de verbas por parte dos órgãos 

governamentais, fazendo com que as poucas iniciativas de projetos com esse público sejam 

pontuais, isoladas e descredibilizadas.  

Oliveira e Scorsolini-Comin (2020), Porto (2016) e Tokuda (2021) apontam que a área 

jurídica precisa superar o trabalho meramente punitivo, entendendo que o agressor necessita ter 

contato com medidas reeducativas que previnam as reincidências da violência. No caso dos 

homens, Catarim (2018), Medrado e Méllo (2008), Medrado, Lemos e Brasilino (2011) e 

Tokuda (2021) defendem a aplicação de estratégias que estimulem a mudança de 

comportamentos, de modo que: a violência seja concebida como algo maléfico que deve ser 

rechaçada socialmente; os agressores precisam se responsabilizar pelos atos violentos; e, por 

fim, é necessário que eles aprendam a se relacionarem com as mulheres a partir de uma cultura 

não sexista.  

Para isso, Bortoli (2020), Oliveira e Scorsolini-Comin (2020), Pê et al. (2022), Soares 

(2018) e Tokuda (2021) relatam a iniciativa de alguns juizados visando incluir os homens 

agressores em grupos de combate à violência contra a mulher. Essa medida socioeducativa 

existe desde meados de 1990, mas teve repercussão no Brasil em 2004 com a criação de um 

grupo reflexivo em Blumenau-SC. A participação nos grupos é obrigatória e foi concedida 

como substituição da prisão em flagrante ou preventiva em casos de réus primários, sendo que 

os sujeitos são encaminhados pela justiça e não são processados quando comparecem aos 

encontros.  

O principal objetivo é o de compreender que os homens autores de violência também 

vivenciaram ou foram socializados em contextos violentos, o que deve remeter ao não 

julgamento em relação aos posicionamentos que eles possuem. Com isso, busca-se entender 

que a agressividade não é inata e sim construída a partir de uma determinada realidade histórica, 

cultural e social, que exige dos homens a repressão das emoções, o exercício da virilidade e da 

força física como ideais para se enquadrarem nos papeis sociais masculinos (Beiras, 2014; 

Carvalho, 2019; Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; Soares, 2018; Tokuda, 2021). 

De acordo com mapeamento feito pelo Instituto Noos, em 2016 existiam 41 programas 

no Brasil com essa proposta, tendo o formato grupal, com 10 a 12 encontros e a realização de 

reflexões sobre os papeis de gênero, o reconhecimento e a expressão de sentimentos machistas, 

a lei Maria da Penha etc. (Beiras, 2014; Carvalho, 2019; Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; 



210 
 

Soares, 2018; Tokuda, 2021). Conforme Tokuda (2021), o Instituto Noos também buscava atuar 

com grupos reflexivos antes que as violências acontecessem, como uma forma de prevenção, 

mas aos poucos essa proposta foi sendo extinta devido à alta demanda e fila de espera que foi 

se desenvolvendo. 

As estratégias utilizadas para as reflexões são o acolhimento das demandas trazidas, o 

compartilhamento de experiências, a identificação com os pares presentes, a mudança de 

perspectivas sobre crenças/valores, a adoção de uma postura de aceitação dos sentimentos 

expressados e de potencialidade para a mudança. As avaliações dessas iniciativas de modo geral 

são positivas pelos participantes (77%), que se sentem seguros para relatar suas questões sem 

serem julgados sugerindo inclusive um maior número de encontros. Somado a isso, também 

tendem a se responsabilizar pela violência, agradecem pelos aprendizados e ressaltam o 

interesse em compartilhar os conhecimentos adquiridos com outros homens (Beiras, 2014; 

Catarim, 2018; Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; Silva, 2018; Soares, 2018; Tokuda, 2021).  

Conforme Bortoli (2020), Carvalho (2019), Oliveira e Scorsolini-Comin (2020), Pê et 

al. (2022) e Tokuda (2021), a partir dessa estratégia utilizada com o apoio de vídeos e músicas 

que retratam os estereótipos machistas relacionados com a sexualidade, o trabalho, a 

paternidade, os relacionamentos familiares e conjugais, os homens contam a história de 

violência que permeiam suas vidas desde a infância. Além disso, também é relatado sobre os 

sentimentos que os acompanham, tais como de tristeza, medo, receio, revolta etc., sendo que o 

desejo principal apontado pela maioria deles é de “recomeçar” e esquecer os episódios violentos 

que tiveram participação. Muitos relembram de situações violentas envolvendo os pais e eles 

mesmos, o que provoca sofrimento e indignação em relação a um trauma vivenciado que 

marcou desde muito cedo a subjetividade dos homens agressores.  

Com isso, os participantes tendem a apoiar uns aos outros quando falam sobre situações 

difíceis que vivenciaram, demonstrando sofrimento e refletindo que o machismo e a violência 

não afetam somente a vida da vítima, mas também a deles (Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; 

Pê et al. 2022). Bortoli (2020), Pê et al. (2022) e Soares (2018) ressaltam que o judiciário 

brasileiro oferece apenas duas classificações para representar os indivíduos envolvidos nos atos 

violentos: o lugar de agressor e o de vítima, como se fossem duas posições cristalizadas. Pê et 

al. (2022) e Soares (2018) explicam que os homens não querem ser reconhecidos meramente 

como agressores e, por isso se vitimizam perante as situações de violência, no entanto, esse 

rótulo considerado imutável tende a ser problematizado nos grupos reflexivos. 



211 
 

Assim, Pê et al. (2022), Silva (2018), Soares (2018) e Tokuda (2021) argumentam que 

nos primeiros encontros dos grupos reflexivos, os homens tendem a negar veemente as 

acusações afirmando serem inocentes, injustiçados e compreendem a participação nos grupos 

como uma punição. Entretanto, conforme ocorrem os encontros, começam a: reconhecer o 

sofrimento experienciado pelas mulheres em várias circunstâncias sociais; pensarem nas 

questões de gênero; perceberem suas ações como atos violentos ainda que não envolvam 

necessariamente a força física; a entenderem a dificuldade que possuem em exercer cuidado e 

empatia, e, por fim que precisam aprender a controlar suas condutas. A partir disso, os homens 

compreendem que mesmo tendo sido agressivos podem transformar seus comportamentos e 

romper com esse rótulo pois, aprendem a reconhecer o quanto a violência é maléfica para todos.  

Souza e Sousa (2015) discorrem que os grupos reflexivos adotam abordagens 

terapêuticas e psicoeducativas em suas intervenções, desenvolvendo uma tendência maior de 

perspectiva de mudanças sobre os comportamentos dos homens. Dentre os referenciais teóricos 

mais utilizados para fundamentar as discussões, Oliveira e Scorsolini-Comin (2020), Porto 

(2016), Soares (2018) e Tokuda (2021) citam o enfoque psicopatológico, o enfoque cognitivo-

comportamental e o enfoque psicoeducativo pró-feminista.  

No primeiro, a violência é concebida como um problema interno de homens que 

possuem distúrbios de personalidade, tornando-os perigosos para o convívio em sociedade. 

Considera-se que, esses distúrbios são patologias desencadeadas em razão desses sujeitos terem 

sido violentados ou presenciado atos violentos desde a infância. A intervenção ocorre em uma 

perspectiva clínica, trabalhando traumas, sentimentos de vergonha, de culpa e de apego a 

violência como uma prática natural (Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; Porto, 2016; Soares, 

2018; Tokuda, 2021).  

Tokuda (2021) aponta que essa perspectiva também é a mais utilizada nos atendimentos 

realizados por psicólogos(as) com homens agressores nos fóruns, penitenciárias, instituições 

policiais etc. As práticas interventivas se reduzem às avaliações psicológicas tradicionais, que 

acabam individualizando as demandas e analisando os indivíduos sem levar em consideração 

os determinantes culturais, sociais e econômicos que constituem suas subjetividades. Com isso, 

para esse autor, a psicologia jurídica acaba contribuindo com a desresponsabilização dos 

homens autores de violência, ao rotulá-los majoritariamente com diagnósticos patológicos a 

fim de emitir uma resposta rápida à justiça sobre as razões da atitude violenta, ocultando que 

esse problema se relaciona com a ordem social e seus valores.  



212 
 

No segundo enfoque, a violência é considerada estruturada por um sistema de crenças e 

pensamentos disfuncionais, sendo um comportamento reforçado pelos ganhos obtidos por essa 

forma de controle, tais como a submissão do outro, o poder, o reconhecimento entre os pares 

etc. As terapias cognitivo-comportamentais (TCC) são usadas neste modelo para romper com 

as crenças distorcidas utilizando técnicas como a reestruturação cognitiva, em que são 

construídas estratégias motivadoras para a mudança da conduta violenta a partir de outros 

reforçadores, como por exemplo, não ter mais problemas com a justiça. Além disso, também se 

trabalha com o desenvolvimento de habilidades de controle da raiva e de autocontrole que 

possam impedir novos episódios violentos (Soares, 2018; Tokuda, 2021).  

Na visão de Tokuda (2021), essa abordagem que tem como foco o sujeito e seu sistema 

de crenças e pensamentos produzidos no processo de aprendizagem e de socialização, pode 

cometer o erro de generalizar os homens autores de violência ao atuar com o mesmo conjunto 

de técnicas com todos, como se eles fossem universalmente iguais. Tokuda (2021) também 

pontua que se trata de um modelo que não foca no processo de constituição histórico-social das 

ações violentas (na sua origem), o que pode gerar uma mudança momentânea e não a 

transformação por completo de pensamentos e comportamentos. Somado a isso, esse autor 

considera que os coordenadores que atuam com essa perspectiva, podem adotar uma postura 

conservadora sobre o que eles consideram como “conduta correta”, criando uma relação 

autoritária com os participantes, pautada por concepções intraindividuais, sem empatia e que 

lida com o fenômeno somente em nível aparente.   

Por fim, no terceiro modelo utiliza-se a Educação Popular de Paulo Freire como 

metodologia, em que se parte do princípio que todo indivíduo pode mudar sua forma de 

conceber a realidade a partir do diálogo, de saberes mais próximos das vivências pessoais e da 

problematização permitindo desconstruir ideias e pensamento cristalizados. Essa abordagem 

tem o objetivo de que as práticas violentas sejam desnaturalizadas e compreendidas como uma 

construção sócio-histórica, de modo que, os homens possam desenvolver posicionamentos 

críticos sobre suas atitudes diferenciando o que é natural do que é culturalmente produzido 

(Soares, 2018; Tokuda, 2021). 

Essa perspectiva é a mais utilizada e as discussões são fundamentadas pelos estudos 

feministas de gênero das autoras Butler, Scott e Saffioti e pelos estudos sobre masculinidade de 

Bourdieu, Connell e Welzer-Lang, que concebem a violência como resultado de processos 

sociais que colocam o homem em condição superior/dominante e as mulheres como 

submissas/frágeis a partir de discursos de poder machistas, misóginos e sexistas (Tokuda, 



213 
 

2021). Com isso, Tokuda (2021) reitera que, neste enfoque as violências contra as mulheres são 

entendidas através de relações culturais, sociais e políticas que se entrecruzam na subjetividade 

dos homens agressores e, por isso, as intervenções são pensadas levando em consideração o 

respeito pelas vivências dos participantes, buscando desconstruir as normativas de gênero e as 

masculinidades violentas.  

Tokuda (2021) salienta que para isso, deve existir a aproximação entre os mediadores 

dos grupos com os participantes, não reproduzindo uma relação desigual de superioridade e 

nem a ideia de que os homens precisam ser ensinados, mas sim, deve-se construir uma atuação 

em conjunto que possibilite a reflexão e a responsabilização pelos atos violentos. Por fim, 

Tokuda (2021) ressalta que os grupos que utilizam os modelos cognitivo-comportamental e 

psicopatológico têm como foco o sujeito e seus conflitos psíquicos e emocionais relacionados 

às estruturas psicológicas. Já os grupos psicoeducativos pró-feministas, têm como objetivo uma 

reflexão de forma ampliada sobre a cultura machista, possibilitando mudanças mais efetivas e 

duradouras. 

Vale destacar que, as propostas dos grupos reflexivos com homens autores de violência 

podem ser consideradas um avanço no sentido de que sejam feitas intervenções também com 

os agressores e não somente com as vítimas. No entanto, o trabalho realizado encontra seus 

limites ao não colocar em pauta a base material e ideológica da sociedade capitalista patriarcal 

que estrutura as relações de gênero, sendo que, as propostas interventivas se reduzem a 

desconstruir os discursos que reverberam o machismo e o uso da violência como instrumento 

de poder.  

Dessa forma, algumas problemáticas contestadas na revisão de literatura sobre a 

compreensão da violência contra a mulher são expressas nos grupos. A título de exemplo, cita-

se a lógica dos atos violentos como meras reproduções de atitudes violentas experienciadas ou 

naturalizadas na infância, tendência essa que, corrobora para a desresponsabilização dos 

homens, a culpabilização em estrito da família e oculta os motivos reais que engendram a 

violência em plano subjetivo. Além disso, propõe-se a desconstrução do lugar de vítima 

designado à mulher e o de agressor em estrito ao homem como uma forma desses últimos 

mudarem seus comportamentos, postura essa que, também tende à desresponsabilização pelos 

atos violentos, como se agressor e vítima experienciassem e sofressem as mesmas 

consequências pela violência, o que é falso conforme já desenvolvido ao longo dessa pesquisa.  



214 
 

Uma outra limitação, refere-se ao fato de que, ao centralizar o problema da violência na 

aparência fenomênica dos discursos, as intervenções e seus resultados igualmente vão acontecer 

somente em nível aparente. Ou seja, ainda que os homens reconheçam o sofrimento das vítimas 

após as práticas violentas, aprendam técnicas de autocontrole e não desejem mais enfrentar 

problemas com a justiça, quando retornam para a convivência em sociedade as relações 

patriarcais, machistas e sexistas continuarão vigorando. Como consequência, muitos atos 

violentos poderão ser evocados novamente em situações que os homens julgarem necessário, à 

medida que fazem parte de uma conduta masculina que ainda encontra legitimidade 

socialmente. 

Isso ocorre pelo fato de nos grupos não ser revelada a base material/ideológica de 

sustentação dos atos violentos e o que é aprendido não condiz com a realidade concreta, já que 

a sociedade continuará defendendo justificativas intraindividuais ou misóginas para a violência. 

Por isso, a proposta teórico-metodológica do grupo precisa saltar para o conhecimento em 

essência do fenômeno da violência, situando seu processo de constituição a partir da luta de 

classes e como instrumento de poder alienante que protege o patriarcado, e, por sua vez, a 

relação capital-trabalho e as relações de exploração inerentes a ela.  

Ademais, assim como nas propostas interventivas realizadas com as mulheres, no caso 

dos homens as intervenções também precisam se materializar, indo além da teoria, o que 

somente será possível em totalidade a partir da transformação da base material e ideológica da 

sociedade capitalista patriarcal, responsável por sustentar as relações sociais de reprodução da 

opressão de gênero. Do contrário, ainda que determinadas estratégias gerem resultados 

satisfatórios em termos de alterações de comportamentos, tratam-se de mudanças que não 

atingem a coletividade como um todo ou que se efetivam apenas momentaneamente. Isso pode 

ser demonstrado pelas exposições feitas pelos autores a seguir, sobre os limites dos grupos 

reflexivos, que, mesmo com a boa intenção de seus criadores, não é uma estratégia suficiente 

para findar os posicionamentos machistas e violentos dos homens.  

De acordo com Catarim (2018), Fernandes e Junqueira (2021), Oliveira e Scorsolini-

Comin (2020), Silva (2018), Soares (2018) e Tokuda (2021), nem todos os homens após 

participarem dos grupos reflexivos se posicionam contra a desigualdade de gênero. Inclusive, 

muitos afirmam que não prestam atenção nas discussões, não possuem privilégios e nem 

existem diferenças nos lugares que lhes são atribuídos em relação às mulheres. Além disso, 

muitos homens agressores utilizam a justificativa misógina de uso da violência como uma 

resposta ao “domínio” das mulheres quando se sentem confrontados, humilhados e ofendidos, 



215 
 

ressaltando que elas também deveriam receber punições por provocá-los. Uma outra explicação 

machista utilizada para justificar as práticas violentas, refere-se à dificuldade de manejo dos 

sentimentos, em que os agressores se consideram nervosos ou explosivos por natureza e 

defendem que não conseguem lidar com as próprias emoções.   

Somado a isso, Fernandes e Junqueira (2021) e Silva (2018) pontuam que a maioria dos 

participantes geralmente continuam concebendo somente as agressões físicas como atos 

violentos, não levando em consideração as violências morais e psicológicas, por exemplo. 

Oliveira e Scorsolini-Comin (2020), Silva (2018), Soares (2018) e Tokuda (2021) também 

ressaltam que os homens se sentem mais incomodados com o tempo gasto dedicado à 

participação no grupo e com a repercussão da violência sobre suas vidas, do que em relação ao 

modo como a vítima foi afetada por esse fenômeno. Conforme esses autores, os agressores se 

revoltam argumentando: nunca terem tido problemas com a justiça; que a lei deveria ser 

aplicada aos “verdadeiros criminosos” e não à trabalhadores como eles; e que os casos de 

violência em que estão envolvidos podem prejudicar seus trabalhos profissionais, as relações 

com seus pares e familiares devido ao julgamento social.  

Além disso, os homens demonstram sentirem-se injustiçados de terem que participar 

dos grupos de forma obrigatória, pois compreendem que os atos violentos foram apenas 

momentos em que “perderam a cabeça”, não definindo suas índoles e nem tendo motivos graves 

para frequentar os encontros (Oliveira & Scorsolini-Comin, 2020; Silva, 2018; Soares, 2018). 

Soares (2018) e Tokuda (2021) também pontuam que pelo fato de a maioria das mediadoras 

dos grupos serem mulheres, muitos participantes não se sentem à vontade para falarem de 

assuntos íntimos envolvendo os sentimentos e suas vulnerabilidades. Inclusive, em algumas 

devolutivas já foi apontado que se quem coordenasse as discussões fossem outros homens as 

falas poderiam ser realizadas de forma mais espontânea.  

Nesta direção, Soares (2018) e Tokuda (2021) abordam que os homens autores de 

violência têm maior respeito quando outro homem lhes chama a atenção sobre algo que fizeram, 

fazendo-os refletir e pensar sobre suas ações a partir do processo de identificação. Já o contrário, 

quando são mulheres falando, muitos ainda tendem a não legitimar alegando que elas não 

possuem conhecimento sobre como funciona o universo masculino. Para Tokuda (2021), os 

grupos deveriam ter coordenação mista, pois é importante que os participantes construam outra 

relação com as mulheres desde o início dos encontros.  



216 
 

No entanto, Tokuda (2021) chama a atenção que, muitas vezes, não se trata de um 

problema do gênero dos mediadores ou do machismo propriamente dito e sim da apropriação 

sobre o tema por parte de quem conduz os grupos. Isso se explica, pois por mais que a 

preparação, a sensibilização, as leituras e os treinamentos sejam essenciais para saber lidar com 

os participantes, muitos mediadores possuem apenas curiosidade sobre as temáticas discutidas. 

Como consequência, são frequentes abordagens que patologizam, estigmatizam e culpabilizam 

individualmente os homens, indo na contramão ao que os grupos se propõem. Por isso, Tokuda 

(2021) defende a capacitação e também a supervisão dos coordenadores, para que possam trocar 

experiências e percepções sobre as atuações, pensar sobre o exercício de empatia se colocando 

no lugar dos participantes e compreender os sentimentos não assumindo a posição de 

superiores.  

Assim, ao apontarem outra interface sobre os grupos reflexivos, Oliveira e Scorsolini-

Comin (2020) salientam que as principais motivações para os homens participarem, estão 

relacionadas ao cumprimento da medida judicial para não serem presos e também uma maneira 

de mostrarem para a sociedade que estão redimidos pelos seus atos, a fim de não “mancharem” 

suas imagens publicamente. Dessa forma, por mais que se tenha a expectativa de que esses 

sujeitos revejam e mudem suas condutas, a realidade mostra que somente uma minoria 

reconhece de fato que foram violentos, enquanto que a maioria acaba não alterando suas 

percepções a longo prazo.  

Conforme Porto (2016), muitas pessoas não aceitam e se posicionam contra as 

intervenções com homens autores de violência, por entenderem que apenas a prisão pode 

garantir segurança às mulheres. No entanto, verifica-se que os homens não mudam suas 

condutas e tampouco deixam de cometer crimes ao saírem do encarceramento. Soares (2018) 

corrobora com a afirmação de Porto (2016), salientando que principalmente os grupos e 

organizações feministas se posicionam contrários às penas alternativas dos homens agressores, 

ou seja, ao funcionamento de centros de reeducação que atuem com os grupos reflexivos.  

De acordo com Soares (2018) e Tokuda (2021), as críticas são realizadas devido a 

desconfiança sobre a eficácia dessas intervenções, além da possível sensação que fica de 

impunidade por parte dos homens autores de violência e o sentimento de banalização em relação 

aos atos violentos sofridos pelas vítimas. No entanto, esses autores afirmam que essa é uma 

visão reducionista que compreende o problema da violência centrado na conduta interna do 

homem, como se fosse algo impossível de sofrer transformações.  



217 
 

Conforme Soares (2018) e Tokuda (2021), com o avanço das discussões sobre a 

violência contra a mulher, já se sabe que essa problemática está relacionada ao patriarcado, ao 

sexismo e não aos homens em si, sendo possível com isso, pensar em mudanças que rompam 

com esses mecanismos. Por isso, Soares (2018) e Tokuda (2021) pontuam que é preciso refletir 

sobre as experiências já realizadas com grupos de homens e tiveram resultados promissores, 

tais como: a prevenção da reincidência de novas práticas violentas; a desconstrução de crenças 

sexistas e estereótipos de gênero; a conscientização sobre os malefícios da violência para a 

vítima e o agressor; e o oferecimento de treinamento para a aquisição de outras formas de 

resolução de conflitos que não sejam violentas. 

Vale ressaltar que, são compreensíveis as desconfianças em relação a esse tipo de 

estratégia interventiva com os crimes de violência contra a mulher, visto que a criminalização 

restrita à aplicação de penas alternativas pode, de fato, reforçar o sentimento de impunidade 

entre os agressores. Isso se deve ao fato de que a proposição dos grupos reflexivos tende a 

beneficiar muito mais os homens autores de violência do que as vítimas, à medida que as 

intervenções são voltadas ao nível individual focando em mudanças comportamentais, que 

podem ou não ocorrer a depender dos próprios homens.   

Essa condição, tem ao menos duas consequências que precisam ser levadas em 

consideração: primeiramente, pode fazer com que o aparato Estatal negligencie ainda mais a 

penalização na forma da lei de crimes que ferem a dignidade humana, reduzindo as punições 

exclusivamente às participações nos grupos e contribuindo para a impunidade. Segundo que, 

conforme demonstrado nas intervenções realizadas dos grupos reflexivos com homens autores 

de violência, não há garantias de que a formação dos mediadores será apropriada o suficiente 

para não reforçar/naturalizar estereótipos relacionados aos papeis de gênero ou que não será 

reducionista focando apenas nas particularidades dos atos violentos. Ressalta-se também que 

as mudanças comportamentais dos homens agressores não são plenamente garantidas pela 

participação nos grupos e nem a partir da criminalização da violência pela prisão, o que pode 

ser agravado significativamente caso a punição seja reduzida ao cumprimento de penas 

alternativas.  

Nessa direção, é preciso reiterar que mesmo que o problema dos atos violentos não seja 

centrado totalmente na conduta individual dos homens em si, isso não significa que tenham que 

ser tratados como vítimas do patriarcado tal como as mulheres e nem que não precisam ser 

responsabilizados na forma da lei. Assim, é importante compreender as causas por trás das 

atitudes violentas com a finalidade de não as individualizar e para propor intervenções que 



218 
 

atinjam sua gênese. E, ao mesmo tempo, a violência produz traumas e violações graves da 

dignidade humana que repercutem em impactos negativos sobre a personalidade das vítimas, e, 

portanto, quem a comete precisa ser responsabilizado e estar sujeito às sanções penais como 

uma forma de se fazer justiça. Por isso, é relevante e compreensível as posições contrárias das 

organizações feministas em relação ao uso de penas alternativas no que se refere às práticas 

violentas.  

Com base no que foi discutido, em conformidade com Ruver e Bayer (2014), sabe-se 

que a ressocialização do indivíduo preso acaba tendo um efeito reverso no modo de produção 

capitalista, pois as instalações na maioria dos presídios são precárias, há intensa superlotação, 

não há propostas de trabalho, de reeducação e as condições de convivência são subumanas 

contribuindo ainda mais para a reprodução da violência. Com isso, nas situações em que os 

homens agressores são presos, esses sujeitos saem do encarceramento não ressocializados, mas 

com sentimento de revolta devido às condições às quais foram submetidos, fazendo com que 

os atos violentos continuem a imperar socialmente sendo utilizados também como uma forma 

de vingança.  

Ademais, conforme já apontado, há poucas perspectivas de mudanças dos homens ao 

retornarem para o convívio social, pois permanecem intactas na sociedade as bases 

materiais/ideológicas do gênero, do sexismo e do machismo que estruturam as condutas 

violentas. Essas bases, por sua vez, somente podem ser superadas com o fim da sociedade de 

classes e não por meio do sistema prisional, à medida que essa instituição também é 

determinada pelas relações sociais do modo de produção capitalista e pautada pelo patriarcado. 

Entretanto, até que o capitalismo seja superado em sua totalidade, a prisão hoje, ainda é 

considerada a alternativa que garante menor risco à segurança, integridade e vida das mulheres 

violentadas, visto que ao menos é uma possibilidade para que o agressor se mantenha distante 

da vítima.   

 Assim, a partir das discussões desenvolvidas ao longo desta pesquisa sobre o presente 

objeto de estudo, é preciso destacar um outro ponto importante a ser afirmado em acordo com 

Izquierdo (1998b). Trata-se de que, no que se refere à violência contra a mulher, os papeis 

sociais de gênero são determinantes na análise desse fenômeno em relação aos aspectos 

intraindividuais da personalidade, à medida que é por meio da cisão feminino/masculino 

fundamentada no patriarcado e no sexismo que se estruturam relações antagônicas entre homens 

e mulheres. No entanto, é preciso compreender os motivos e as finalidades subjacentes em 

relação aos atos violentos de cada indivíduo em particular, pois o uso da violência vai assumir 



219 
 

sentidos diversos a depender dos significados que subjazem a relação que determinado agressor 

estabelece com a vítima. Ou seja, é necessário entender o que o homem concebe/objetiva em 

relação à mulher ao se utilizar da violência como meio para atingir um fim.  

 A análise dos motivos e finalidades por trás da violência também permite compreender 

a diferença entre as propriedades que expressam determinadas atitudes em relação ao coletivo 

e em relação a diferentes pessoas/grupos. Isso é importante porque a abordagem da perspectiva 

psiquiátrica/patologizante tende a sugerir que os homens agressores possuem atitudes violentas 

de forma generalizada, de maneira uniforme e com todas as pessoas. E, conforme já foi 

apresentado ao longo desta tese, trata-se majoritariamente de indivíduos que violentam 

mulheres, mas não agridem outros homens. Isso demonstra, conforme a análise de Izquierdo 

(1998b), que o problema da violência contra a mulher é subsumido à cisão dos papeis de gênero 

hierarquizados, em que as mulheres foram historicamente colocadas na condição de 

subalternas.  

 No que se refere à violência praticada por homens desconhecidos, é preciso desvelar a 

complexa estrutura social que sustenta práticas como os assédios e a violência sexual, reiterando 

que ambos se configuram como instrumentos de dominação na ordem do capital. Nesse sentido, 

esse fenômeno não pode ser reduzido à compreensão de um indivíduo que age apenas para 

satisfazer suas necessidades e desejos (conforme tratam as perspectivas intraindividualistas), e 

nem como um mero exercício do poder masculino como abordado pelas teorias pós-modernas. 

Mais do que isso, o homem violentador é um ser social que inserido em uma sociedade 

estruturada por bases que fortalecem a lógica da propriedade privada, acaba concebendo a 

mulher como um objeto de luxúria a seu dispor, a partir da apropriação e internalização dos 

papeis de gênero socialmente constituídos e reproduzidos. 

 Assim, é preciso também transcender o debate do problema da violência contra a mulher 

centralizado nos papeis de gênero e no poder masculino, retomando as bases ontológicas do ser 

social e o pano de fundo histórico e material em que esses fenômenos se constituem. Caso 

contrário, corre-se o risco de reduzir os atos violentos a um “inimigo” personificado na figura 

do homem ou de seu poder abstrato. Desse modo, as análises patológicas, intraindividuais e 

pós-modernas reduzem, abstraem e omitem as bases sobre as quais surgem os papeis de gênero, 

assim como o desvelamento sobre a serviço de quem/para que foram criados.  

Tais abordagens mostram limitações e insuficiências ao não serem capazes de 

compreender e traçar intervenções em totalidade sobre a complexidade que envolve os atos 

violentos. Essa complexidade vai além da conduta do homem autor de violência, envolvendo 



220 
 

também a análise das relações de produção e reprodução capitalistas (Mendes, 2018). Com isso, 

concorda-se com Nolasco (1993) quando o autor reitera que para entender o problema da 

violência contra a mulher, é preciso se apropriar das implicações que a relação capital-trabalho 

exerce sobre a conduta dos homens. A alienação e a ideologia, subprodutos dessa relação, 

contribuem para a dominação e para as práticas violentas sobre as mulheres, à medida que 

tornam os homens alienados em relação ao gênero humano e em relação a si mesmos.  

Isso significa que ao reproduzirem as relações hierárquicas dos papeis de gênero, em 

sua grande maioria sem graus complexos de criticidade, os homens contribuem mais para a 

reprodução da lógica do capital do que para seus próprios privilégios. E, sabe-se que, é fato que 

a ideologia patriarcal faz com que os homens tenham uma série de benefícios que os colocam 

em constante oposição à emancipação humana, o que tem expressão na reprodução material e 

simbólica dos papeis de gênero e da família como unidade econômica da sociedade. No entanto, 

a manutenção desses elementos aliena e desfigura também o processo de constituição da 

personalidade dos homens, pois eles são cotidianamente pressionados a exercerem condutas 

que não compreendem seus processos subjacentes. Assim, reproduzem uma aprendizagem 

masculina marcada por significados alienados advindos das exigências sociais.  

Dessa forma, entende-se que a maioria dos homens ao se apropriarem da ideologia 

patriarcal e dos significados sociais alienados que compõem e definem os papeis de gênero, 

constituem seus afetos silenciados diante de situações hostis, uma vez que, são desencorajados 

ou proibidos de exercer/expressar emoções e os sentimentos que lhes afetam negativamente. 

Esse processo, ocorre ao longo da elaboração dos sentidos em relação ao que se apreende da 

realidade objetiva. Assim, nem todos os indivíduos se identificam ou desejam desempenhar o 

conjunto de papeis e normas que envolvem as posições sociais femininas e masculinas, mas no 

caso dos homens, ao serem ensinados a não se oporem e nem expressarem como são afetados 

em relação ao o que internalizam, frequentemente recaem em condições de sofrimento psíquico 

de forma mais silenciosa no processo de individuação do gênero. 

Em consonância com essa afirmativa, segundo dados do Ministério da Saúde, os homens 

são as maiores vítimas de suicídios consumados utilizando-se de meios considerados mais letais 

para a efetivação desses atos, tais como o enforcamento e as armas de fogo. Há um destaque 

importante em relação ao fator de risco principal apontado nesses casos, que se encontra 

diretamente ligado à educação de gênero, ou seja ao fato de que os homens discutem e 

expressam menos seus problemas, principalmente no se refere às demandas de saúde que 

envolvem sofrimento psíquico (Ferreira, 2019c).  



221 
 

Isso significa que, em conformidade com os significados sociais relacionados ao 

cumprimento dos papeis de gênero masculino, os homens são ensinados que devem ser fortes 

e suportar ou lidar sozinhos com as questões que lhes afetam, uma vez que, a contestação ou a 

reação emotiva são condutas consideradas femininas as quais concebe-se que eles devem 

rechaçar socialmente. Esse componente do gênero tem se desdobrado no adoecimento desses 

indivíduos, fazendo com que não discutam ou contestem a reprodução das imposições 

machistas internalizadas a partir da ideologia patriarcal. Isso contribui para a manutenção da 

alienação presente nesse processo de apropriação, e, consequentemente, para a perpetuação dos 

sofrimentos por ele produzidos.    

Assim, a lógica do capital que subjaz a ideologia patriarcal e os papeis de gênero faz 

com que homens e mulheres estruturem suas relações em contraposição um ao outro. Essa 

dinâmica produz conflitos particularizados e reduzidos a uma guerra dos sexos, distanciando 

cada vez mais ambos da emancipação humana. Entretanto, eles ocupam lugares distintos na 

reprodução social do modo de produção de acordo com suas posições hierárquicas no mundo 

(Nolasco, 1993).  

Nesse contexto, as mulheres, imersas no processo de alienação fomentada através do 

sentimento de submissão, de medo e de culpa, desenvolvidos a partir da educação social 

feminina, tendem a reproduzir o conservadorismo dos ideais capitalistas patriarcais. Esse 

comportamento, muitas vezes, está vinculado à crença ilusória de que isso as protege da 

violência. Por isso, muitas mulheres sentem a necessidade de um homem ao lado para protegê-

las, contribuindo para a manutenção da estrutura e dos valores da família tradicional burguesa. 

Em contrapartida, a atuação dos homens nesse processo não ocorre pela via da culpabilização, 

submissão etc., mas outrossim, como “soldados alienados” que protegem a ordem do capital 

se utilizando da violência para isso, ao passo que são adoecidos pelas mesmas relações sociais 

que defendem.  

Com isso, a classe burguesa e seu típico modo de produção capitalista se fortalecem 

continuamente, ao explorar e oprimir ambos os sexos, cada qual com seus papeis 

personificados em benefício do sistema. Os conflitos estabelecidos entre homens e mulheres 

distancia o reconhecimento do verdadeiro cerne da desigualdade de gênero. Nesse sentido, 

reitera-se a necessidade de superação do modo de produção capitalista como pressuposto 

essencial ao fim das cisões de gênero e, por sua vez, da violência contra a mulher.  

Embora seja considerado que o Estado e as políticas públicas tenham sido estabelecidos 

para o enfrentamento desse grave problema social, seus limites ficam evidentes, uma vez que, 



222 
 

foram criados e colocados à serviço do poder burguês. Isso se expressa na quase inexistência 

de estratégias que envolvam os homens autores de violência, evidenciando que, no capitalismo 

não há o interesse no fim das opressões de quaisquer natureza.  

É importante destacar que, a análise marxista não desconsidera o atendimento dos 

homens autores de violência a partir das políticas sociais. Pelo contrário, este pode ser 

considerado um importante avanço, principalmente no que se refere à interrupção parcial do 

ciclo de violência e à tomada de consciência em relação aos problemas de saúde e condições de 

sofrimento/adoecimento causados pelos atos violentos. Isso também possibilita o 

desenvolvimento de intervenções não somente com quem é vitimado pelas práticas violentas, 

mas principalmente com aqueles que mais as reproduzem. No entanto, cabe o destaque de que 

os homens ainda são os alvos minoritários nas estratégias de combate da violência, 

principalmente em relação àquelas que ocorrem fora do ambiente doméstico, dificultando a 

reflexão por parte dos indivíduos que as cometem (Mendes, 2018).   

 Além disso, mesmo que haja a expansão de intervenções realizadas com os homens 

autores de violência, que primam pela discussão das condições de existência determinadas pelos 

processos de opressão/exploração, e, de como isso se expressa na constituição da consciência e 

dos papeis de gênero alienados, ainda assim, esse seria um importante trabalho de base que não 

atingiria a totalidade dos homens da sociedade. Por isso, as estratégias parciais que atingem 

somente uma parcela de grupos da sociedade, como por exemplo, o ensino sobre educação 

sexual e de gênero nas escolas desde as séries iniciais como trabalho preventivo da violência, 

por mais necessárias e eficazes que sejam não são suficientes para combater o problema da 

opressão de gênero.  

Isso se explica pelo fato de continuar irretocável a ideologia dominante no contexto da 

sociabilidade capitalista, que continuará dando significado ao processo que coloca os 

indivíduos em constante oposição entre si a partir da lógica patriarcal. A partir disso, sabe-se 

que, é fato que as intervenções realizadas com os homens autores de violência, assim como o 

ensino sobre novas formas de socialização que promovam reflexões críticas sobre os papeis de 

gênero, são mediações que podem contribuir, em alguma medida, para a superação do estágio 

alienado da consciência humana, fazendo com que sejam reivindicadas condições de existência 

mais justas e igualitárias. No entanto, ainda é necessária a defesa de mudanças estruturais na 

sociedade que repense e supere o modelo de funcionamento político e social em que estão 

inseridos homens e mulheres.   

Nesse sentido, compreende-se que é preciso transcender as intervenções e as estratégias 



223 
 

realizadas com os homens e as mulheres individualmente, assim como aquelas que contestam 

a hierarquia dos gêneros situando-a como um problema estritamente dos discursos (Silva, 

2011). Tal processo, requer o desvelamento da contradição inerente ao próprio modo de 

produção capitalista, que, como qualquer sistema/sociedade de classes, âncora seus valores na 

acumulação, na lógica da propriedade privada, no individualismo e na competitividade para a 

sua manutenção. Isso significa que, não é possível alcançar a emancipação radicalmente 

humana no interior desta ordem social, em que o foco do combate da violência contra a mulher 

se reduz à projetos políticos voltados para a discussão das particularidades do gênero, sem levar 

em consideração a totalidade da vida social que as produz. 

Assim, em concordância com Paniago (2012), com base nas formulações de Mészáros 

sobre a incontrolabilidade e o caráter irreformável do capital, a tentativa de mudanças radicais 

nesta ordem social se manifestou historicamente como algo impossível, pois manteve-se suas 

bases materiais de alienação: o trabalho alienado e a apropriação da riqueza material e 

culturalmente produzidas. As mudanças que ocorreram por meio das políticas sociais no Brasil 

no início da década de 1970 com o objetivo de combater as desigualdades, apesar de serem 

muito significativas, se configuraram como intervenções parciais que deixaram intactas as 

determinações estruturais do sistema. Além disso, em momentos que se ameaçam a 

autorreprodução e a ampliação do modo de produção capitalista, é justamente o Estado e seu 

aparato repressivo e autoritário (parlamento e forças militares) que agem com o intuito de 

contingenciar seus opositores. 

Dessa forma, os ajustes limitados alcançados por meio das políticas públicas e sociais 

foram e ainda são implementados como uma estratégia para conter as forças revolucionárias 

que ameaçam a manutenção do capital, oferecendo uma resposta que provoca alterações 

parciais através do direito e, ao mesmo tempo, atende ao estrito interesse de manter a dinâmica 

expansiva do processo de acumulação. Do contrário, adotar medidas que restringem a expansão 

do modo de produção capitalista por meio da alienação, da opressão e da exploração inerentes 

a sua estrutura, seria uma renúncia à sua própria natureza e dinâmica de funcionamento, 

encerrando assim, a lógica da reprodução enquanto sistema de controle que opera por essas 

vias.  

É por isso que nesta pesquisa defende-se que para enfrentar a violência contra a mulher 

não basta a tomada de consciência dos grupos nucleados em torno dessa problemática (homens 

e mulheres), é preciso o desenvolvimento teórico, político e prático para buscar novas 

estratégias e táticas que potencialize uma unidade revolucionária contra o atual modo de 



224 
 

produção. Isso se desenvolve de forma conjunta com a participação dos movimentos populares, 

dos sindicatos combativos e de todo o conjunto de indivíduos que estejam unidos pelo 

companheirismo de classe, com o objetivo e a finalidade em comum de findar todas as formas 

de opressão e exploração.  

 Com base no materialismo histórico-dialético, também reforça-se o entendimento de 

que os homens autores de violência devem ser responsabilizados pelos atos violentos que 

cometem contra as mulheres, assim como, devem ser instrumentalizados a partir das mediações 

necessárias para a tomada de consciência dos danos causados à dignidade humana das vítimas. 

No entanto, as causas e o combate desse grave problema social não podem ser buscados 

somente na conduta particular desses sujeitos e em estratégias que se restrinjam à mudança de 

comportamentos. Em consonância com Santos e Oliveira (2010), reitera-se que é preciso 

localizar na sociabilidade do capital as condições objetivas e subjetivas que limitam o 

desenvolvimento pleno da individualidade dos homens e mulheres, fazendo com que 

reproduzam majoritariamente práticas que reforçam os processos de alienação com base na 

ideologia patriarcal.   

 Desse modo, a violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos em sua 

totalidade, não é completamente concebida pelos agressores como uma violação da integridade 

e dignidade humana, conforme foi demonstrado em relação aos casos de assédios, em que 

muitos indivíduos os entendem como uma tática natural da conquista pertencente ao papel 

masculino. E, mesmo nos casos de violência sexual em que se tem consciência da 

desumanização provocada pelas agressões físicas e pelo estupro, as significações que reforçam 

essas práticas e as fazem ser reproduzidas estão localizadas em relações sociais mais amplas, 

em que a opressão de gênero e os atos violentos cometidos contra as mulheres são os meios (e 

não o fim) para o objetivo de manter o capitalismo patriarcal.   

Por isso, reforça-se que o fim da violência contra a mulher enquanto prática subsumida 

à opressão de gênero, e, por sua vez, à ideologia capitalista patriarcal somente pode ocorrer por 

meio da superação do capitalismo e transição para uma sociedade socialista. As instituições 

sociais (família, escolas, serviços de saúde etc.) por estarem circunscritas nesta ordem social 

acabam reproduzindo a ideologia burguesa, ainda que de forma não totalmente deliberada, e, 

portanto, precisam também serem reformulados seus valores e modo de funcionamento. Para 

isso, o trabalho como fundamento do ser social que dá base e significado aos processos de 

socialização, precisa ser gerido pela autoconstrução plenamente humana superando seu estado 

atual de alienação.  



225 
 

 Assim, para que o socialismo se torne uma realidade concreta, não basta ter à disposição 

apenas os ideais ou uma educação de caráter socialista. É necessário a construção de uma base 

material voltada ao desenvolvimento das forças produtivas que seja capaz de fazer emergir 

novos valores, comportamentos, relações, afetos e concepções de mundo que sejam 

efetivamente humanizantes, igualitárias e baseadas na justiça social na realidade objetiva 

(Tonet, 2012). A partir disso, será possível que as pessoas tenham tempo e condições adequadas 

para se apropriar das atividades propriamente humanas, tais como a filosofia, a arte, o 

conhecimento real, o lazer, a cultura erudita etc., desenvolvendo amplamente suas 

potencialidades objetivas/subjetivas em direção à constituição de um psiquismo que não seja 

cindido pela lógica do gênero. 

  Ainda, em consonância com Tonet (2012), destacam-se três iniciativas fundamentais 

para possibilitar a transição para uma sociedade socialista. Primeiro, é preciso uma teoria 

revolucionária que sirva como fundamento teórico-metodológico para provar que é possível 

transformar radicalmente a realidade social, o que requer conhecer o objetivo a ser atingido, a 

compreensão aprofundada da sociedade capitalista atual e as estratégias e táticas que permitem 

a sua superação. Atendendo a esses critérios, permanece válido o que é proposto pelo 

materialismo histórico-dialético formulado por Marx e Engels, pensando na realidade, nos 

contextos atuais e como teoria social compreendida de maneira não deformada e deturpada 

como têm sido apreendida por muitos teóricos.  

A segunda iniciativa necessária, diz respeito aos sujeitos e grupos que devem assumir a 

tarefa de caminhar rumo à essa transformação social, o que envolve a conciliação de mudanças 

revolucionárias que sejam possíveis de serem concretizadas na teoria e na prática. Esses 

indivíduos devem ser formados pela classe trabalhadora, uma vez que, sendo a classe produtora 

da riqueza material/cultural que é a base para a sua existência, ela é o grupo principal atingido 

pela contradição que se encontra no cerne do sistema capitalista (Tonet, 2012).  

Por fim, a terceira iniciativa ressalta a importância de entender que o processo 

revolucionário é longo e complexo, mas não é impossível. Ele se torna viável a partir do 

tensionamento cada vez mais intenso das crises estruturais do capital, pois isso evidencia e 

desvela, ainda que, a passos lentos, o gérmen da luta de classes, caracterizado pela concentração 

da propriedade privada dos meios de produção numa pequena parcela da população versus o 

empobrecimento e miserabilidade da maioria das pessoas (Tonet, 2012).   

 A partir disso, pode-se afirmar que em uma nova ordem social a apropriação das 

riquezas e do patrimônio humano materiais e espirituais serão então socializados e 



226 
 

coletivizados. O trabalho, por sua vez, deixará de ser subordinado à lógica da produção de mais-

valia e com isso as relações de dominação/exploração dos seres humanos por outros, a lógica 

da propriedade privada, da mercadoria e as desigualdades tendem a ser superadas. Por fim, ao 

passo que a base econômica/material da relação capital-trabalho for eliminada, terá a 

possibilidade para as reais condições de constituição de uma consciência e personalidade 

destituídas das relações ideológicas e de alienação. Esse processo é o que permitirá a mudança 

efetiva no modo como homens e mulheres se socializam, se relacionam, se apropriam e 

internalizam a realidade objetiva. Com isso, em vez de tratar uns aos outros como inimigos, a 

união, o companheirismo e o apoio mútuo serão valorizados como fundamentais para o 

desenvolvimento pleno de cada sujeito.   

 

  



227 
 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS: CAMINHOS E PERSPECTIVAS PARA A 

SUPERAÇÃO DAS CATEGORIZAÇÕES AUTORITÁRIAS DO GÊNERO E DA 

VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER 

Nessa seção encerra-se a proposta desta pesquisa, cujo objetivo geral foi de elaborar 

contribuições introdutórias para uma teoria do processo de individuação do gênero, com a 

finalidade de compreender a apropriação/internalização da violência contra a mulher a partir 

dos pressupostos teórico-metodológicos da psicologia histórico-cultural. Para isso, a revisão de 

literatura sobre esse tema foi o fio condutor para a analisar a luz do materialismo histórico-

dialético, as principais propostas (expostas em seções temáticas) dos autores sobre como esse 

fenômeno é explicado socialmente e quais intervenções para o seu enfrentamento. Ao final, foi 

possível verificar que as proposições não apresentaram modelos concretos para o combate da 

violência contra a mulher, sendo que, as estratégias apontadas, de modo geral, fazem alusões à 

desconstrução pela via linguística e simbólica dos papeis de gênero e das relações patriarcais. 

A partir disso, as saídas para esse grave problema social dissociam teoria e prática, se limitando 

à desconstrução dos discursos que orientam as atitudes violentas.   

Ainda com base no que foi identificado na revisão de literatura sobre a violência contra 

a mulher, observa-se que as pesquisas, de modo geral, fazem propostas para a superação das 

práticas violentas a partir de intervenções intraindividuais, centralizadas nas ações das próprias 

vítimas e no suporte oferecido pelos familiares, amigos, comunidade etc. Paralelamente, 

também foram apresentadas estratégias com escopo mais amplo, com destaque para o 

investimento em formações mais qualificadas nas áreas da educação, da saúde e no sistema 

jurídico, tendo como objetivo desenvolver formas mais concretas de assistência, enfrentamento 

e erradicação da violência contra a mulher. Essas intervenções e estratégias serão sintetizadas 

brevemente a seguir, e, na sequência, serão apresentados os seus limites para serem efetivadas 

em totalidade na realidade objetiva. A partir disso, também será indicado os caminhos que o 

materialismo histórico-dialético oferece para a superação da violência contra a mulher.   

Assim, em relação às intervenções realizadas com as vítimas, Santos e Moré (2011) 

apontam que as próprias mulheres vitimadas pela violência podem estabelecer formas de lidar 

com os atos violentos sofridos. Essas autoras destacam estratégias de enfrentamento focadas no 

problema, que consiste no esforço da mulher violentada em modificar padrões de estresse pós 

violência, por meio de pedidos de ajuda aos outros, a disposição em se informar sobre possíveis 

soluções e a realização de ações que gerem satisfação. Relatam também, sobre as estratégias de 

enfrentamento focadas na emoção, em que as vítimas desenvolvem mecanismos para regular 



228 
 

as emoções ligadas às situações geradoras de ansiedade provenientes das práticas violentas, o 

que inclui o uso de tranquilizantes, realizar atividades físicas etc.  

Mariano (2020), Santos e Moré (2011) e Silva (2017c) citam algumas estratégias já 

utilizadas pelas mulheres vitimadas e que foram consideradas efetivas no enfrentamento do 

processo pós violência, a saber: conversar com colegas de trabalho, familiares, amigos, 

vizinhos, membros da comunidade, profissionais da psicologia e do serviço social. Também o 

foco nos afazeres domésticos, no trabalho, a saída com parentes, colegas e a prática de 

exercícios foram ações estabelecidas para ter apoio, suporte emocional, companhia etc.  

Conforme Santos e Moré (2011), essas mulheres se dispuseram a procurar pessoas e 

soluções que consideravam um suporte na diminuição do estresse e sofrimento provocado pelas 

agressões, o que se constituiu em uma tomada de decisão ativa frente à violência sofrida 

buscando meios para construírem outros sentidos às suas vidas. Assim, essas autoras pontuam 

que o reconhecimento da necessidade de ruptura com o sofrimento provocado pela violência é 

um fator imprescindível para o seu enfrentamento. Para Incerpe (2018), intervenções nesse 

sentido, possibilitam que o indivíduo encontre dentro de si as soluções para o desenvolvimento 

de estratégias para lidar com suas próprias questões.  

Sobre as ações mais ampliadas para a assistência e o enfrentamento da violência contra 

a mulher, levando em consideração outras estratégias que atinjam mais pessoas para além da 

própria vítima, Bondavalli (2017) e Silva (2010) destacam a importância da educação como 

instrumento para a mudança de atitudes, comportamentos e formas de pensar. Para esses 

autores, ainda que essa não seja uma tarefa fácil, é necessário acreditar em transformações 

sociais tais como as já promovidas por movimentos sociais através dos processos educativos.  

Bortoli (2020), Carvalho (2019), Medrado, Lemos e Brasilino (2011), Pê et al. (2022), 

Porto (2016), Romagnoli (2015), Santos e Martins (2020), Silva e Oliveira (2015), Silva (2018) 

e Souza e Sousa (2015) corroboram com essa assertiva afirmando que é necessário desvelar as 

relações de poder entre homens e mulheres como algo constituído socialmente. A partir disso, 

deve-se identificar os padrões e normas socializados na sociedade que permeiam as relações de 

gênero entre os indivíduos, com o intuito de que sejam problematizados e desconstruídos.  

Para isso, Ferreira (2019), Mariano (2020), Medrado e Méllo (2008), Silva (2018) e 

Soares (2018) apontam que as críticas ao modelo hegemônico sexista podem ser realizadas por 

meio de palestras, campanhas, produções artísticas, publicitárias, jornalísticas, discussões em 

salas de aula, conferências, oficinas, pesquisas, rodas de conversa, dentre outros. Conforme 



229 
 

Bondavalli (2017), Ferreira (2019) e Santos e Martins (2020), isso requer a formação 

continuada dos profissionais da educação e a atenção do poder público para mudar a 

mentalidade machista do Brasil.  

Medrado, Lemos e Brasilino (2011) defendem a educação sexual e de gênero para os 

mais jovens como forma de prevenção primária dos atos violentos, bem como para àqueles que 

já cometeram as violências com o objetivo de evitar reincidências. Ferreira (2019), Mariano 

(2020) e Pedrosa e Spink (2011) corroboram com essa afirmação, ressaltando que as relações 

desiguais de poder entre homens e mulheres precisam ser transformadas, o que é possível pela 

educação para a cidadania reconhecendo as diferenças, os direitos, a liberdade de todos e a 

capacidade de resolução de conflitos pelo diálogo. Nessa mesma direção, Baêta e Neto (2016), 

Mariano (2020), Nunes (2017), Santos (2021) e Souza e Sousa (2015) sinalizam que a 

transformação da desigualdade de gênero precisa ser realizada a partir da garantia dos direitos 

humanos, que já se encontram firmados nas declarações universais, nas constituições 

democráticas e nas políticas públicas.  

No que se refere aos atendimentos na área da saúde, quando a violência já foi efetivada, 

Bandeira (2014), Gonçalves (2018), Mariano (2020), Pedrosa e Spink (2011), Silva e Oliveira 

(2015), Silva (2017c) e Souza e Rezende (2018) defendem que as discussões sobre gênero 

precisam estar presentes nas graduações, pós-graduações e formações continuadas dos 

profissionais da saúde. Conforme essas autoras, isso seria importante para nortear 

posicionamentos críticos e as práticas dos futuros trabalhadores desse setor, pois o 

distanciamento entre as formações acadêmicas e os problemas sociais tem resultado em 

atendimentos puramente tecnicistas. Além disso, elas destacam a necessidade de: capacitações 

e políticas públicas específicas para orientar as práticas de saúde; de maior disponibilidade de 

tempo para a oferta de uma atenção qualificada aos casos e o desenvolvimento de grupos para 

discutir sobre como a violência contra a mulher é significada a partir de contextos 

culturais/sociais.  

Ademais, Almeida et al. (2014), Bandeira (2014), Mariano (2020), Nunes (2017), Santos 

(2021), Silva e Oliveira (2015), Silva (2017c) e Souza e Sousa (2015) indicam que os 

trabalhadores do setor da saúde devem ser os responsáveis por motivarem as mulheres a 

enfrentar e denunciar as práticas violentas. Incerpe (2018) e Souza e Rezende (2018) 

corroborando com essa perspectiva, afirmam que é possível aos profissionais que atendem as 

demandas de violência contra a mulher, assumir o protagonismo dentro das instituições para a 

promoção de mudanças a nível microssocial. Mariano (2020) e Mota (2017) exemplificam, 



230 
 

apontando que, na atenção primária à saúde podem ser desenvolvidas ações educativas sobre a 

violência contra a mulher e seus impactos na saúde mental, as quais podem ser feitas em 

parceria com as associações de moradores nas comunidades.   

Na área jurídica, Medrado, Lemos e Brasilino (2011) defendem a adoção de medidas 

punitivas mais severas para os casos de violência contra a mulher a partir da prisão, e, também 

apontam que a reeducação pode ser utilizada como pena complementar. No entanto, Baêta e 

Neto (2016), Bortoli (2020) e Tokuda (2021) afirmam que a intervenção penal não é suficiente 

para agir sobre os contextos econômicos, culturais, sociais e educacionais que permeiam a 

violência de gênero. Dessa forma, Pê et al. (2022) e Tokuda (2021) propõem que a experiência 

dos grupos reflexivos com os homens agressores pode ser usada como proposta preventiva para 

analisar e repensar a construção do machismo, visto que, essa estratégia debate sobre as relações 

de gênero visando compreender os atos violentos como violação de direitos, e, ao mesmo 

tempo, contribui para mudanças positivas na vida dos homens. 

Oliveira e Scorsolini-Comin (2020) e Porto (2016) corroboram com essa assertiva, 

afirmando que os grupos reflexivos são espaços ideais para debater os conceitos de gêneros 

masculinos e femininos, entendendo que ambos são construções sociais e existem outras formas 

de socialização e de subjetividades alternativos a esses padrões. Assim, para esses autores, trata-

se de lugares de escuta e acolhimento que permitem a ressignificação dos atos violentos, além 

de contribuir com a promoção da saúde dos homens, à medida que, eles podem expressar 

sentimentos, dúvidas, anseios e sofrimentos que na sociedade machista tendem a ser reprimidos. 

Por fim, Nunes (2017) com base no que é proposto pela interseccionalidade, reitera que 

as políticas públicas voltadas para a violência contra a mulher, precisam avançar no sentido de 

compreender que nem todas as violências de gênero vão acontecer de forma universalizante, ou 

seja, como se o problema central fosse o machismo e o sexismo sem levar em consideração 

outros eixos de poder baseados no racismo e na sexualidade. Isso significa que, muitos atos 

violentos serão direcionados às mulheres pelo fato de serem negras ou lésbicas, atingindo, 

portanto, grupos específicos que necessitam de atenção, assistência e intervenções particulares 

de acordo com suas demandas, assim como maiores medidas de proteção por sofrerem duplas 

ou triplas violações.  

Vale ressaltar que, essas estratégias propostas pelos autores da revisão de literatura 

possuem cada qual sua relevância no que se refere ao enfrentamento da violência contra a 

mulher. Entretanto, conforme já demonstrado ao longo dessa pesquisa, tratam-se de proposições 



231 
 

que rumam sentido à superação dos atos violentos, mas não podem ser consideradas o fim a ser 

atingido para a verdadeira transformação das relações sociais. Sob a ótica do materialismo 

histórico-dialético, torna-se evidente que essas estratégias, em grande parte, operam nos limites 

da individualização de um problema que é coletivo e estrutural. Um exemplo disso, são as 

estratégias intraindividuais em que se desloca a responsabilidade do enfrentamento de um 

problema coletivo, produzido pela própria sociedade e que atinge a totalidade da vida social 

para o indivíduo resolver sem as devidas mediações, suportes e apoio necessários. 

Já as propostas envolvendo as áreas da educação, saúde e o sistema jurídico reduzem as 

intervenções ao nível teórico, simbólico e de desconstrução dos discursos em relação aos atos 

violentos, contando com o que já é firmado pelos direitos burgueses para o enfrentamento da 

violência contra a mulher. No entanto, devido aos interesses imperantes das classes dominantes, 

que não se relacionam com a superação desse grave problema social, as constituições, 

legislações e políticas públicas não são concretizadas na realidade objetiva. Do mesmo modo, 

a educação sexual, os grupos reflexivos, as formações continuadas/acadêmicas, capacitações, 

palestras, campanhas, conferências, oficinas, pesquisas, rodas de conversa etc., por mais que 

demonstrem resultados que auxiliam nas reflexões e conscientização sobre os impactos das 

atitudes violentas, não são suficientes para atingirem transformações na sociedade como um 

todo.  

Ademais, a proposta final da revisão de literatura - baseada na perspectiva da 

interseccionalidade -, de propor intervenções e medidas protetivas particulares para cada vítima 

que sofre diferentes violências, não corrobora com o pressuposto da totalidade enfatizada pelo 

materialismo histórico-dialético. A partir dessa categoria, não se objetiva propostas parciais, 

segmentadas ou hierarquizadas no que se refere ao enfrentamento dos atos violentos, mas 

outrossim, a conversão da emancipação a nível político para a emancipação humana de todas 

as mulheres em sua plenitude.  

Dessa forma, retomando o que foi evidenciado na presente tese, ressalta-se que as 

explicações dos atos violentos e as propostas interventivas para o seu enfrentamento formuladas 

pelas pesquisas da revisão de literatura, compreendem o fenômeno da violência contra a mulher 

em sua aparência fenomênica. Para superar esse nível aparente e atingir a essência da superação 

da violência contra a mulher, é preciso compreender a origem onde incide suas raízes (o que foi 

realizado na seção II), e, ao detectá-las, as intervenções propostas não podem desresponsabilizar 

o modo de produção responsável pela reverberação dos atos violentos.  



232 
 

Isso se explica pelo fato de que apresentar soluções para as práticas violentas a partir de 

intervenções pontuais, que não responsabilizam o modo de produção capitalista, tende a gerar 

poucos efeitos em termos de mudanças efetivas na realidade concreta. Diante disso, é preciso 

instrumentalizar toda a classe trabalhadora para a compreensão de que a superação da violência 

passa, necessariamente, pelas estruturas dessa sociedade, visto que, conforme já ressaltado, o 

capitalismo precisa da desigualdade e da opressão de gênero como estratégias de classe para a 

exploração dos trabalhadores.  

Assim, em contrapartida às explicações apresentadas pela revisão de literatura, a partir 

do método materialista histórico-dialético, foi demonstrado que o cerne da violência contra a 

mulher e sua manifestação na sociedade concentra-se na ideologia burguesa. As ideologias 

conforme apontado nesta pesquisa contribuem para manter os valores da sociedade capitalista 

cumprindo a função de regular as instituições sociais, que são basilares para a propagação da 

opressão de gênero como uma estratégia que contribui para a reprodução da ordem social. 

Lembrando que, de acordo com o que foi exposto, a violência é um instrumento alienante 

utilizado como forma de tensionar as mulheres a não romperem com as valorações que 

sustentam a reprodução biológica/ideológica da classe trabalhadora, o que passa pela 

manutenção do patriarcado e dos papeis de gênero como um dos pilares para a extração de mais-

valia nesta sociedade.  

Desse modo, a ideologia da classe dominante precisa ser combatida e para que isso se 

materialize, apenas uma nova organização social de produção da vida que não tenha como base 

os valores da propriedade privada, poderá fornecer os subsídios concretos para outras formas 

de existência. Nesse processo, conforme foi demonstrado, a relação capital-trabalho necessita 

ter seu caráter alienante superado, dando lugar para condições objetivas de vida e relações 

sociais humanizantes e emancipadas das formas de opressão/exploração. Somente assim, os 

valores baseados na propriedade privada que produzem a desigualdade humana, poderão ser 

transformados e convertidos em igualdade, liberdade e fraternidade de forma plena e real 

(emancipação humana).  

A partir disso, juntamente com o fim da ideologia burguesa, é que serão desenvolvidas 

as condições para a supressão das cisões de gênero, que constituem os significados sociais de 

sustentação das desigualdades entre homens e mulheres como se fossem naturais. Conforme 

demonstrado na seção II, partindo do processo de naturalização das condições sociais e 

objetivas de vida, que as ideologias cumprem a função de ocultar as hierarquias de gênero como 

produtos da intervenção humana ao longo dos períodos históricos, tendo seu surgimento 



233 
 

marcado pela sociedade dividida em classes sociais e pelo advento da propriedade privada como 

valor universal. Dessa forma, a partir do materialismo histórico-dialético defende-se o fim das 

categorizações autoritárias do gênero, o que requer a transformação social para uma sociedade 

mais justa e igualitária. Isso depende de todos os trabalhadores explorados que precisam 

encontrar na pauta socialista os meios necessários para se instrumentalizar rumo à uma nova 

organização social, em que os bens materiais e culturais produzidos coletivamente sejam 

apropriados por quem realmente os produz.   

Vale ressaltar que, a sociedade socialista é o meio para atingir a finalidade da 

constituição de uma sociedade comunista, que tenha valores baseados na coletivização da 

propriedade privada, na eliminação das formas de exploração e, por sua vez, da opressão das 

relações humanas. Somente uma ordem social dessa natureza, poderá contar com instituições 

sociais que não operem com lógicas mercadológicas e de produção de lucro acima da vida. A 

partir disso, a educação, a saúde e a justiça social deixarão de ser mercadorias e serão 

consideradas bem comum, fazendo com que os processos educativos e formativos que 

permeiam essas instituições, sejam reverberados através de conceitos e práticas sobre corpo, 

sexo e gênero fundamentados pela verdade histórica. Com isso, conforme apontado neste 

estudo, os atributos, características e papeis hoje cindidos entre masculinos e femininos serão 

reconhecidos como manifestações da personalidade de qualquer indivíduo, de modo que, as 

violências que recaem sobre as mulheres sustentadas por essas concepções não terão mais razão 

de existência. 

Apesar de não haver garantias de que a sociedade organizada sob os princípios do 

comunismo será capaz de eliminar, de imediato, todas as formas de opressão herdadas do modo 

de produção capitalista, esta tese demonstrou que, no capitalismo não existe o interesse real em 

pôr fim a essas relações, visto que, elas funcionam como instrumentos para acentuar a 

exploração e, por sua vez, a acumulação de riquezas. Nesse sentido, entende-se que uma 

sociedade que se organize por indivíduos associados, pode ser uma grande aposta na superação 

da violência, à medida que, esse fenômeno se consolida devido às desigualdades existentes 

entre os seres humanos.  

Assim, a partir do que foi demonstrado na seção III, compreende-se que a opressão e a 

exploração formam uma relação dialética, em que a opressão é utilizada como justificativa para 

acentuar a exploração. Desse modo, defende-se que o feminismo que luta pelos direitos e pautas 

das mulheres não deve ser desvinculado da luta e dos interesses gerais dos trabalhadores. Isso 

se explica, pois só será possível superar as formas de dominação do gênero e as suas estruturas 



234 
 

de manutenção e reprodução, quais sejam: o Estado, a divisão social/sexual do trabalho, o 

patriarcado, a família burguesa etc., quando alcançar-se o fim da forma mercadoria, da 

propriedade privada, da acumulação, da exploração e, por sua vez, do capitalismo. Nesta 

direção, somente sob estas condições, é que será possível aos seres humanos desenvolverem o 

psiquismo de forma plena, ou seja, como consciência para-si, se libertando das cisões e 

classificações hierárquicas que engendram suas subjetividades.  

Essa premissa se alinha às propostas objetivas do materialismo histórico-dialético para 

a superação da violência contra a mulher em contraste com as principais teorias pós-modernas 

que tratam sobre esse fenômeno, conforme demonstrado ao longo desta pesquisa. As 

explicações sobre a violência teorizadas por Judith Butler e Michel Foucault afirmam que os 

valores, as tradições e as crenças dessa sociedade necessitam ser desconsiderados por se 

tratarem de discursos de verdade. No entanto, ao priorizarem a desconstrução de conceitos, a 

negação da verdade ou alterações restritas ao nível da linguagem, acabam contribuindo para 

que não seja contestada e desvelada a estrutura econômica/ideológica de dominação e controle 

regulada pela classe dominante burguesa.  

Nessa direção, o principal argumento utilizado por estas correntes teóricas, é o de que é 

preciso desconstruir os mecanismos discursivos, que, enquanto produtos das narrativas de 

poder, possuem como objetivo disciplinar os corpos. Dessa forma, a violência é concebida 

como um instrumento para que as relações de poder continuem vigorando sob a forma de 

padrões normativos estabelecidos socialmente. Considera-se esta interpretação problemática, à 

medida que as análises sobre o fenômeno da violência são realizadas a partir do mais alto grau 

de abstração, ao intitular o poder como o cerne das opressões sem explicá-lo em termos de 

causas.  

A partir disso, elege-se uma categoria abstrata para analisar os fenômenos sociais, e, 

como para as vertentes pós-modernas o poder não possui uma causa, e, sim, encontra-se 

disperso nas relações, as interpretações da violência como expressão do desejo de poder 

aparecem como algo dado na realidade. A problemática disso, é que as principais propostas para 

a erradicação da violência contra a mulher encerram-se na reformulação dos valores da 

sociedade, sem colocar em pauta o modo de produção que engendra os sistemas de opressões e 

deles necessita para sua autorreprodução. Com isso, reitera-se o que foi defendido nesta tese: 

sobre o fato de que relações que não sejam opressoras, desiguais e violentas só podem se 

constituir em outra forma de organização social, que não esteja regida por valores e estratégias 

referentes à raça, classe, gênero, sexualidade etc., como formas de extração de mais-valia.  



235 
 

Várias teorias de compreensão do gênero e da violência contra a mulher foram 

apresentadas ao longo desta pesquisa, no entanto, as principais críticas aqui retomadas serão 

voltadas para as teorias pós-modernas, que foram, em sua maioria, o cerne para o 

desenvolvimento de outras abordagens idealistas e abstratas sobre o gênero e a violência. Além 

dessa perspectiva, também cabe destaque a crítica feita à teoria patriarcal-racista-capitalista de 

Heleieth Saffioti, que chegou a questionar a centralidade do debate das teorias pós-modernas 

sobre o gênero a partir dos discursos de poder, pois essas vertentes rejeitam as determinações 

objetivas da realidade concreta, deslocando para o discurso o demiurgo do real (Castro, 2011).  

No entanto, conforme demonstrado, ao incluir as teses pós-modernas em suas análises 

a partir de um movimento eclético, Saffioti passou a compreender que as relações de opressão 

e exploração estavam intrinsecamente ligadas aos sistemas patriarcal-racista-capitalista. Dessa 

forma, a autora que antes estava vinculada à perspectiva marxista, propôs que as relações sociais 

que envolvem o gênero, a raça e a classe deveriam ser concebidas como uma unidade 

indissociável, na qual a exploração não é o único determinante na explicação das relações de 

dominação na sociedade.  

Nesse sentido, confirmou-se a hipótese levantada nesta pesquisa, de que a exploração e 

a opressão de raça, classe e gênero passaram a ser compreendidas como consubstanciadas na 

análise de Saffioti, e, portanto, o patriarcado-racismo-capitalismo formariam um único sistema 

que apesar de suas particularidades, não há como hierarquizar qual eixo de poder é prioritário, 

e, tampouco é possível acabar com a relação exploração-opressão combatendo somente um ou 

outro sistema. A crítica de Saffioti então, passou a ser direcionada para as teorias que tratam a 

exploração de classe como prioritária para entender as opressões de raça e de gênero, pois para 

a autora, estes três eixos fundiram-se de tal maneira que não se pode priorizar qual pauta é mais 

importante (Barroso, 2018).   

Na contramão da teoria criada por Saffioti, foi demonstrado conforme Arruzza (2015), 

que apesar da opressão de gênero ser uma pauta importante a ser discutida e combatida, o 

patriarcado que sustenta essa opressão não é um sistema autônomo, e, sim, um produto que 

compõe uma complexa e articulada ordem social que possui relações de exploração, dominação 

e alienação como forma de se obter lucro. Desse modo, o capitalismo não opera somente por 

um conjunto de leis puramente econômicas, mas, consiste em um sistema dinâmico em que se 

produz, reproduz e se renovam relações hierárquicas e opressivas necessárias para a 

acumulação de capital. A abordagem sobre a teoria dos sistemas triplos foi apresentada e 

discutida na revisão de literatura, pois muitas teóricas feministas ainda vêm adotando a análise 

de Saffioti como explicação para a violência contra a mulher, fazendo com que a compreensão 



236 
 

deste fenômeno se dê por interpretações que afastam cada vez mais a luta de classes e o fim do 

capital como finalidade a ser atingida.  

Na perspectiva do materialismo histórico-dialético, evidencia-se que as relações sociais 

são permeadas pela dominação e opressão de gênero, bem como da raça. Mas, o problema da 

teoria dos sistemas triplos é seu diagnóstico que mistifica o cerne da opressão, e, 

consequentemente, da violência contra a mulher, apresentando-os como se não fossem produtos 

de relações típicas de sociedades divididas em classes sociais, em que através das opressões 

justifica-se a exploração objetivando a extração de mais-valia (Arruzza, 2015). A compreensão 

do patriarcado como sistema independente da sociedade capitalista vem sendo a mais difundida 

entre teóricas feministas e ativistas deste século, sob a justificativa de que se trata de um sistema 

emergido anteriormente à sociedade capitalista (Silva, 2011).  

Contudo, conforme demonstrado neste estudo, embora o patriarcado já existisse na 

Grécia e Roma antigas, assim como no feudalismo, no capitalismo esse sistema se apresenta 

estruturado sob uma nova faceta, pois se nas sociedades antigas e no modo de produção feudal 

a opressão de gênero era considerada natural e imutável, no modo de produção capitalista 

concebe-se que essa opressão pode ser erradicada por meio das leis. No entanto, a liberdade e 

a igualdade propagadas como conquistas inerentes ao capital somente são garantidas de forma 

mistificada a partir da esfera do direito penal, mas, na prática os indivíduos ainda vivem em 

uma sociedade em que não são livres e iguais para fazerem suas escolhas segundo suas próprias 

vontades e decisões (Silva, 2011).  

Sobre essa questão, vale retomar o que foi discutido na seção III a partir da compreensão 

de Duarte (2006) sobre os papeis sociais alienados, que constituem as formas pelas quais os 

indivíduos devem se identificar e se portar na sociedade de classes. O autor define que papeis 

sociais são um conjunto de atitudes, características, valores e regras culturais que dizem respeito 

às expectativas comportamentais que espera-se dos sujeitos. Tais expectativas são ligadas à 

determinadas representações transmitidas de geração a geração (significados), que tornam-se 

alienadas quando o indivíduo não é capaz de confrontar ou refletir sobre o desenvolvimento 

destes papeis/condutas por meio dos sentidos e cumpre-os sem questionamentos. 

Segundo Duarte (2006), é certo que cada sujeito desenvolverá um determinado papel 

social a depender do que se aprende através das relações sociais, da cultura e classe social em 

que está inserido e à qual pertence. No entanto, tal processo ocorre por uma liberdade de 

expressão limitada sobre como o indivíduo pode agir e se comportar. Quando o sujeito se vê 

impelido de demonstrar certas condutas por motivos variados, tais como, por conta da repressão 



237 
 

familiar, da pressão dos colegas com quem convive etc., sente-se então obrigado a reproduzir 

rigidamente os papeis sociais (normas e padrões) que lhe foram socialmente ensinados.  

Assim, constata-se que, no processo constitutivo da personalidade do sujeito, sua 

conduta torna-se alienada quando os papeis sociais não são transformados pelos sentidos 

pessoais, ou seja, quando a identificação com determinado papel é tão rígida, que o indivíduo 

apenas o representa sem pensar criticamente sobre suas posturas, crenças, os significados 

sociais dos objetos etc. Também pode-se considerar o desenvolvimento de uma personalidade 

alienada, quando o sujeito mesmo em contato com as devidas mediações, que permitem refletir 

sobre as suas atitudes e comportamentos, prefere continuar reproduzindo os papeis sociais 

alienados não alterando seus afetos no processo de internalização sobre os fenômenos. Essas 

são as condições postas ao desenvolvimento do psiquismo da maioria dos homens autores de 

violência, que, conforme exposto, somente pode ser completamente transformado com a 

superação da sociedade capitalista, pois as relações nesta organização social são mediadas pela 

alienação e fetichização da realidade concreta.  

A partir disso, concorda-se com Lukács (2009), quando o autor afirma que a transição 

do capitalismo ao socialismo, possibilitará também a transição da igualdade abstrata entre os 

indivíduos perante a lei para a igualdade na realidade concreta. Assim, o desenvolvimento da 

personalidade humana em sua essência e, por sua vez, dos papeis sociais e das condutas segundo 

a vontade dos indivíduos, possui como requisito a igualdade e a liberdade de forma 

materializada nas relações humanas.  

Ademais, conforme foi apontado, a luta de classes é imprescindível para a libertação e 

a emancipação plena dos trabalhadores de modo geral e das mulheres em particular. Verificou-

se que, historicamente, o movimento feminista atuou para que a opressão com base no gênero 

encontrasse o seu fim e é inegável que tiveram alguns avanços. No entanto, o combate de forma 

efetiva das opressões foi limitado por não ter como pauta a luta contra o capitalismo. Por isso, 

a revolução socialista deve ser gestada por homens e mulheres da classe trabalhadora em 

conjunto contra homens e mulheres das classes dominantes, pois os interesses gerais dos 

indivíduos incluídos na pauta da luta de classes são mais coletivos e, portanto, gera-se maior 

união e ganhos do que se o foco for na luta das mulheres em específico (Reed, 2008).  

De acordo com Bhattacharya (2018b), a luta individualista contra a opressão de gênero 

– entendida como fundamento para o fim da violência contra a mulher, mas desvinculada do 

modo de produção capitalista -, resulta da separação dos movimentos sociais a partir de pautas 

cindidas entre dominação/exploração. A partir disso, foi evidenciado que, em geral, a luta das 



238 
 

mulheres contra o patriarcado não é entendida como reivindicação integrada à luta geral de 

classes, fazendo com que os movimentos feministas tenham adesão majoritária pela perspectiva 

interseccional, que fragmenta a opressão de gênero, raça, classe, sexualidade etc., separando-as 

da totalidade capitalista. Com isso, concorda-se com a autora, que é preciso compreender que 

todas as demandas dos movimentos feministas, negros, LGBTs e outros são constituintes da 

luta anticapitalista e não problemas separados e segmentados desta.  

A partir do exposto até aqui, ainda é preciso situar, mesmo que brevemente, como seria 

a vida das mulheres em uma sociedade sem classes, organizada por sua forma comunista. Nessa 

sociedade, a convivência entre indivíduos associados se daria em um contexto de coletivização 

dos meios de produção, e, por sua vez, dos bens materiais e culturais produzidos pelos 

trabalhadores como condição essencial para a superação da desigualdade. Essa nova 

organização social sofrerá profundas transformações, que serão brevemente apresentadas a 

seguir, tendo como base algumas conquistas alcançadas na Rússia após a revolução socialista 

de 1917.  

De acordo com Alexandra Kollontai (1937), ao transitar de uma forma de organização 

capitalista para comunista, as ideologias que impelem as mulheres a encontrar na família 

burguesa o “porto seguro” que lhes garanta realizações, apoio mútuo, segurança, afetividade 

etc., serão todas derrubadas juntamente com a alienação produzida pela relação capital-trabalho. 

Isso se explica, pois conforme já abordado, é a partir dessa relação alienada, que a classe 

burguesa se apropria da esfera familiar como unidade econômica que cumpre a função de 

manter as relações capitalistas. Com isso, as mulheres então, poderão buscar auxílio, sustento 

e outros suportes não na pessoa do homem, por meio do casamento, mas na própria sociedade 

com seus pares. Kollontai (1937) aponta que assim como os costumes, a moral, as organizações 

políticas e familiares do passado sofreram modificações, também a forma atual desses 

fenômenos não permanecerá fixa e imutável. 

 Isso porque, a futura sociedade comunista não compactuará com as antigas formas de 

servidão e de dominação herdadas das sociedades de classes e características dos latifundiários 

escravistas e capitalistas, ou seja, tudo que compõe a velha economia e ideologia será 

extinguido juntamente com a classe exploradora. Para isso, esse processo requer a destruição 

da antiquada vida familiar sob o capitalismo, pois os costumes e a moral patriarcais que 

justificam e guiam a lógica subjacente à violência contra a mulher, se estruturam a partir do que 

é apreendido nas relações familiares burguesas (Kollontai, 1937).  



239 
 

Sabe-se que, as constituições familiares mudaram demasiadamente com a expansão do 

trabalho assalariado das mulheres no modo de produção capitalista, no entanto, permanecem 

intactas as ideologias que sustentam a manutenção da reprodução biológica e ideológica da 

força de trabalho. A título de exemplo, conforme demonstrado neste estudo, muitas mulheres 

ainda continuam tendo suas necessidades guiadas pela lógica da procriação, mesmo que tal 

lógica se expresse sob novas configurações, como por exemplo, pelo exercício da maternidade 

solo que acontece simultaneamente com as jornadas duplas ou triplas de afazeres. Dessa forma, 

no capitalismo as mulheres continuam sobrecarregadas e oprimidas, mesmo podendo trabalhar, 

viver outras configurações familiares etc., pois continua permanente a ideia de que o fardo dos 

cuidados da casa e da criação dos filhos precisam ser majoritariamente exercidos por elas. 

 Um outro ponto que precisa ser levado em consideração, refere-se ao fato de que a 

composição familiar tem se tornado cada vez menos necessária ao Estado capitalista, visto que, 

já é observável na materialidade objetiva que a procriação e a reprodução da força de trabalho 

independem das tradicionais formas familiares. Por isso, não basta que sejam promovidas 

alterações nas configurações das famílias, é preciso uma nova organização social que rompa 

com as ideologias que cumprem a função de oprimir, explorar e manter as mulheres presas aos 

valores patriarcais. Nessa lógica, a violência é utilizada como instrumento alienante para punir 

as relações/condutas que não garantam a exploração da força de trabalho (Bebel, 1976; 

Kollontai, 1937).   

Em conformidade com Bebel (1976) e Kollontai (1937), afirma-se que no comunismo, 

a unidade familiar nos moldes atuais e as ideologias que aprisionam as mulheres no lar com o 

objetivo de manter a reprodução da força de trabalho, começarão a desaparecer, dando lugar a 

um conjunto de atividades exercidas coletivamente, inclusive o cuidado com os filhos. Com 

isso, haverá restaurantes, lavanderias, creches, hospitais e outras instituições públicas ao 

alcance de todos os indivíduos. As escolas responsáveis pela educação dos sujeitos comunistas, 

serão pautadas pelos valores da camaradagem, solidariedade, ajuda mútua e convivência 

verdadeiramente coletiva. A partir desse novo papel que cumprirá a educação social dos 

sujeitos, os valores patriarcais relacionados à desigualdade de gênero e a servidão da mulher 

reproduzidos pelas famílias, serão substituídos por relações completamente diferentes entre 

homens e mulheres.  

Essas relações serão baseadas nos afetos, na camaradagem e na união entre as pessoas, 

valores esses, que caracterizarão a sociedade comunista de sujeitos plenamente trabalhadores, 

livres, independentes e iguais. Sob essas condições, a lógica da propriedade privada que está 



240 
 

por trás da violência praticada por homens desconhecidos - fazendo com que eles concebam as 

mulheres como objetos de consumo que lhes pertence -, também desaparecerá, visto que, os 

indivíduos vão dispor da coletivização dos meios de produção, e, por sua vez, serão elevados 

na realidade objetiva ao mais alto grau de igualdade de direitos e obrigações passando a 

desenvolver laços de união e respeito mútuo. Assim, os antigos valores patriarcais baseados no 

individualismo, no egoísmo e responsáveis pela significação da violência como arma para 

dominar e desumanizar as mulheres, serão transformados a partir da reconstrução da sociedade 

que aparecerá sob uma forma muito mais justa e igualitária (Kollontai, 1937).  

Em concordância com August Bebel (1976) e Kollontai (1937), também se afirma que, 

a partir do momento em que as mulheres na sociedade comunista terem as reais condições para 

serem economicamente e socialmente livres e independentes, não sendo mais submetidas a 

nenhum vestígio de opressão e exploração, por sua vez, elas serão capazes de desenvolver 

plenamente seu psiquismo destituído das amarras do gênero. No que se refere à violência contra 

a mulher praticada por homens desconhecidos, em consonância com Bebel (1976), é previsto 

que a partir dos novos valores, instruções e educação comunistas, serão criadas as condições 

objetivas para desaparecer completamente as cisões dos papeis de gênero que condenam as 

condutas das mulheres sob a insígnia da promiscuidade.  

A partir disso, os mecanismos de opressão e dominação alienados vão ser eliminados e 

os homens não poderão mais fazer valer seu predomínio, pois as relações fetichizadas, 

coisificadas, hierarquizadas estabelecidas entre os indivíduos e quem as defender serão banidos 

da nova ordem social, que terá como uma de suas premissas principais: o fim da condição da 

mulher como mercadoria submetida às leis da propriedade privada e aos desejos do homem 

(Bebel, 1976). Assim, conclui-se em concordância com os pressupostos do materialismo 

histórico-dialético, que o fim da violência contra a mulher não passa pela ampliação de direitos 

reformistas no interior desta ordem social. Mas, outrossim, advoga-se pelo fim das 

categorizações autoritárias do gênero, e, por sua vez, da violência contra a mulher como seu 

subproduto, por meio da profunda transformação material, econômica, política e social dessa 

sociedade sentido à transição para o comunismo.  

Para isso, é necessário que se dê continuidade ao trabalho de base promovido e 

organizado pelos movimentos sindicais, que devem atuar em conjunto com outras organizações 

unificando todas as pautas incluídas na luta geral de classes. Também se ressalta, a importância 

da produção de um maior número de pesquisas que discutam sobre gênero, violência e outras 

opressões que atingem as mulheres a partir do método materialista histórico-dialético e da 



241 
 

abordagem da psicologia histórico-cultural. Isso se justifica, pois a filosofia, a visão de ser 

humano e de mundo desse método e teoria psicológica possibilitam analisar os fenômenos sócio 

historicamente, mas indo além de outras perspectivas, ao vinculá-los aos valores do modo de 

produzir e organizar a vida situados pela história da luta de classes. A partir disso, o 

materialismo histórico dialético permite que os fenômenos sejam estudados em essência, 

desvelando sua gênese, suas razões de existência na atualidade e propondo soluções e saídas 

concretas e objetivas para a erradicação dos problemas sociais.  

No que se refere ao campo de pesquisa e atuação da psicologia, pontua-se que estes 

temas ainda são estudados de forma escassa pela ciência psicológica, visto que, não foram 

encontradas pesquisas analisadas pelas diversas abordagens da psicologia. Dessa forma, indica-

se a necessidade de novos estudos sobre o tema desta tese, pois a pesquisa em tela é neste 

momento, a materialização de uma possibilidade de investigação dentro dos limites social e 

acadêmico, à medida que, uma produção científica em si não é capaz de analisar a totalidade 

das contradições e processos históricos que envolvem os fenômenos.  

Assim, durante o processo de construção desta tese, foi observada a necessidade do 

aprofundamento da pesquisa e de investigações futuras, que, devido ao tempo disponível e 

delimitação do presente objeto de estudo, não foi possível de serem melhor desenvolvidos. A 

título de exemplo, foi verificado a partir da revisão de literatura, que ainda existe uma escassez 

de produções científicas que discutam sobre a não abordagem dos temas de gênero e violência 

contra a mulher nas escolas, sendo que, em apenas uma dissertação foi abordado sobre isso. 

Além disso, também se verificou que, merece investigação o fato de que as vítimas de violência 

contra a mulher majoritariamente não recebem atendimentos na área da assistência social, ainda 

que, esses serviços façam parte da rede de atenção no acolhimento dessa demanda. 

 Ademais, uma outra proposta investigativa que seria de potencial relevância, é o 

desenvolvimento de pesquisas que aprofundem as relações da opressão de gênero e da violência 

contra a mulher com os massacres escolares. Essa sugestão encontra sua explicação em uma 

breve discussão sobre esse fenômeno apresentada na revisão de literatura e que merece atenção. 

Trata-se do que foi exposto por Tokuda (2021), em que o autor mencionou sobre a importância 

de um trabalho preventivo envolvendo principalmente os meninos desde a infância de maneira 

ativa no combate às violências contra as mulheres, justificando essa necessidade a partir da 

relação dos atos violentos com os massacres escolares.  



242 
 

Tokuda (2021) citou sobre o “Massacre de Montreal”, ocorrido em 1989 na escola de 

engenharia afiliada à Universidade de Montreal no Canadá, quando um homem assassinou 14 

mulheres, deixou outras 10 feridas e se suicidou em seguida. Apesar de ter acontecido fora do 

Brasil, o autor afirma que a cultura desses ataques acabou se estendendo para o contexto 

nacional e não é incomum serem constantemente incentivados como uma resposta ao avanço 

de direitos e conquistas pelas mulheres. Inclusive, conforme Tokuda (2021), em uma carta 

escrita pelo autor desse assassinato, ele justifica o massacre pelo fato de as mulheres serem 

culpadas por ocupar espaços que antes eram destinados aos homens, e, que estava reagindo ao 

movimento futuro da sociedade de “torná-los submissos”. 

Por fim, a teoria do processo de individuação do gênero aqui desenvolvida para analisar 

mais particularmente a violência contra a mulher praticada por homens desconhecidos, também 

pode ser um contributo teórico-metodológico para aprofundar o estudo de outras temáticas que 

compõem a opressão de gênero. Dentre essas opressões, cita-se, por exemplo, a violência 

obstétrica, a prostituição, o tráfico de mulheres, o feminicídio, os assédios laborais, as opressões 

que recaem sobre a comunidade LGBT, a violência doméstica, a pedofilia, a pornografia, o 

vazamento de conteúdo sexual íntimo, a negação do direito ao aborto seguro, público e gratuito 

etc.  

Destaca-se que, os contributos teórico-conceituais da psicologia histórico-cultural, 

partindo da atividade, da consciência humana e da personalidade como base para compreender 

o gênero e a violência contra a mulher (apresentados nas seções II e III), são contribuições 

introdutórias, uma vez que, há uma lacuna no que se refere aos estudos sobre o tema em questão 

analisados a partir da psicologia histórico-cultural. Vale ressaltar ainda que, é fato que a teoria 

por si só não altera a realidade, mas as reflexões e as discussões empreendidas a partir do 

materialismo histórico-dialético e da psicologia histórico-cultural, podem contribuir para 

desvelar a realidade e potencializar ações sentido às transformações das condições materiais e 

sociais que sustentam o fenômeno da opressão de gênero e da violência contra a mulher. Desse 

modo, espera-se que essa pesquisa possa servir/contribuir para a luta revolucionária e a 

superação da sociedade capitalista patriarcal.  

Ademais, observa-se na atualidade que a perspectiva do gênero como determinado e 

reduzido à biologia, encontra-se em processo de superação, em parte, devido ao debate feito 

pelas teorias pós-modernas que embasam a maioria da literatura sobre a violência contra a 

mulher. No entanto, conforme já demonstrado, tais teorias possuem problemas no que se refere 

a compreensão dos fatos em essência, pois tendem a apreender todos os fenômenos meramente 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Polit%C3%A9cnica_Montreal
https://pt.wikipedia.org/wiki/Polit%C3%A9cnica_Montreal
https://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_de_Montreal


243 
 

como construção social simbólica, e, portanto, defendem a relativização ou a negação da 

verdade, e, por sua vez, da materialidade concreta para combater a violência. Assim, ressalta-

se que o debate com essas abordagens que embasam muitas pesquisas, práticas institucionais e 

movimentos feministas se faz necessário, a fim de demonstrar suas lacunas teórico-

metodológicas na análise da totalidade dos fenômenos sociais.   

Esse debate não deve se reduzir à superação das teorias pós-modernas que estão à frente 

das discussões sobre o gênero e a violência contra a mulher, e, sim, é preciso transcendê-lo para 

outras vertentes teóricas que se propõem a superá-las e também “ir além de Marx”. Essas 

perspectivas, por sua vez, estão sendo inseridas nos estudos e discussões de pesquisadores, 

grupos feministas e outros militantes. Tratam-se de tendências que, prometem desvendar as 

raízes da opressão de gênero/da violência contra a mulher e estão se expandindo cada vez mais 

alcançando vários movimentos sociais, que ao negarem a centralidade da luta de classes de suas 

análises acabam aderindo aos limites do reformismo burguês.    

A título de exemplo dessas tendências, cita-se o feminismo decolonial e a perspectiva 

de Silvia Federici sobre como o capitalismo se apropria do trabalho reprodutivo das mulheres 

para a extração de mais-valia. Essa primeira vertente, atribui a causalidade das relações de 

gênero para o processo de colonização no contexto latino-americano, que estruturou a 

colonialidade do poder como um conjunto de hierarquias e dicotomias produzidas pelos 

colonizadores, com o objetivo de explorar e subalternizar mulheres não brancas colonizadas 

(Lugones, 2008, 2014). 

O feminismo decolonial, assim como a interseccionalidade, enfatiza a intersecção de 

gênero, raça, sexualidade etc., para compreender as opressões e relações de poder coloniais que 

afetam as mulheres. No entanto, sua “inovação” em relação à interseccionalidade e ao pós-

estruturalismo, seria de não centralizar apenas na interação de múltiplas formas de dominação 

ou no poder em si, mas de determiná-los a partir da herança colonial como causa da opressão 

de gênero. A partir disso, essa abordagem propõe-se a questionar e desmantelar os legados do 

colonialismo, destacando que o racismo estrutural é a causa primeira dos sistemas de opressões, 

e, portanto, é preciso combater a estrutura eurocêntrica de saber-poder para a transformação 

radical e descolonizadora da sociedade (Lugones, 2008, 2014).  

Assim, percebe-se que essa teoria, assim como as vertentes pós-modernas, a 

interseccionalidade, o materialismo francófono etc., reduz suas interpretações às 

particularidades que exercem influências sobre os fenômenos, ao não analisar que o legado 



244 
 

colonialista foi apropriado e é intrinsecamente determinado atualmente pelo capitalismo. Dessa 

forma, a herança colonial é um dos elementos constitutivos que potencializa as opressões 

inerentes ao modo de produção capitalista, com o objetivo de manter as relações de produção e 

acumulação que tornam possível a reprodução da sociedade de classes. Nesse sentido, a crítica 

marxista ao feminismo decolonial é de também retirar a centralidade da luta de classes e da 

exploração capitalista de suas análises sobre as opressões, cumprindo o mesmo papel que outras 

abordagens do gênero: o de enfraquecer o combate e a transformação radical do capital em sua 

totalidade.  

Já no que se refere à perspectiva de Silvia Federici (2019, 2021), esta autora defende 

que o capitalismo se mantém a partir da exploração do trabalho doméstico das mulheres. Vale 

ressaltar que, embora Federici (2019, 2021) se posicione a partir da pauta anticapitalista em 

relação a opressão de gênero, sua análise sobre o atual modo de produção é errônea ao 

considerar que a extração de mais-valia produzida no capitalismo advém do trabalho 

reprodutivo não pago das mulheres, que, por ser desvalorizado, invisibilizado e não assalariado, 

sustenta, mantém e produz lucro ao sistema.  

Desse modo, Federici (2019, 2021) afirma que a opressão de gênero que recai sobre as 

mulheres advém da necessidade do capital de que elas não rompam com a lógica do trabalho 

doméstico não pago, tendo o objetivo de manter a reprodução gratuita da força de trabalho que 

é crucial para a manutenção do sistema. Conforme já demonstrado anteriormente, a análise 

dessa autora é equivocada, à medida que, as tarefas domésticas não ocorrem na esfera da 

produção de mercadorias, e, portanto, não geram valor de troca e nem produzem mais-valia. As 

consequências de uma análise crítica tal como a desenvolvida por Federici (2019, 2021), é que 

permite a classe burguesa propor saídas às opressões por vias reformistas, deixando irretocável 

a base material estruturante das relações de dominação/exploração, que incide sobre a relação 

capital-trabalho alienada, própria da sociedade de classes.  

Uma suposta solução reformista, por exemplo, seria pela remuneração das tarefas 

domésticas que poderiam ser pagas pelo Estado, no entanto, considerando que são atividades 

desvalorizadas em razão da divisão sexual do trabalho, seu valor pago provavelmente seria 

reduzido à um salário mínimo e a sobrecarga dos afazeres domésticos e de cuidados ainda 

ficariam à cargo das mulheres. Assim, proposições dessa natureza não são capazes de findar as 

ideologias que sustentam as opressões que recaem sobre as mulheres, pois, não alteram a 

estrutura econômica/social responsáveis por sua reprodução. Com isso, deve-se ter cuidado nas 

análises feitas sobre os fenômenos sociais, à medida que, o capital historicamente é implacável 



245 
 

em desenvolver soluções e respostas que remedeiam os problemas da realidade objetiva, mas 

não transformam radicalmente as relações de desigualdade e de dominação que recaem sobre 

os indivíduos.  

Dessa forma, pode acontecer o que já é observado atualmente, ou seja, mesmo algumas 

mulheres trabalhando em cargos de chefia ou pagando para que outras realizem os afazeres 

domésticos, essas condições não são suficientes para superar as opressões as quais são 

historicamente submetidas. Nesta direção, cabe pontuar que, a independência econômica ou a 

remuneração das atividades domésticas são insuficientes para suprimir a ideologia patriarcal e 

alcançar a emancipação plena das mulheres, fazendo com que, a tese defendida por Federici 

(2019, 2021) seja praticamente nula e não represente nenhum avanço (Sguazzabia, 2021). Ou 

seja, trata-se de mais uma das várias tentativas falhas e reducionistas por parte de quem não 

compreende a análise marxista na sua totalidade, e, com isso, propõe-se a “corrigir suas 

omissões” ou “ir além de Marx”.  

A questão que continua sendo problemática, é o fato de que aparentemente tratam-se de 

teorias travestidas por uma configuração moderna, que advogam e defendem a atualização da 

análise dos fenômenos a partir da sua evolução sócio-histórica. No entanto, percebe-se que as 

interpretações carregam os velhos problemas no que se refere à explicação dos sistemas de 

opressões: de buscar suas causas na forma como se apresentam na aparência fenomênica, 

deslocando-as para as particularidades que são determinadas pela totalidade. Com isso, a 

superação das opressões é buscada nas mudanças dos discursos, na ampliação de eixos 

identitários, no ataque a sistemas independentes de dominação e em tantas outras peculiaridades 

à margem, menos na transformação radical do atual modo de produção e organização social da 

vida, condição essa, única e verdadeiramente eficaz para fazer desaparecer a desigualdade e a 

alienação existente entre homens e mulheres.  

 



246 
 

5. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Abreu, T. R. (2017, agosto). AS POLÍTICAS SOCIAIS NO NEOLIBERALISMO: expressões 

da luta de classes. Anais da VIII Jornada Internacional de Políticas Públicas. São Luís, MA, 

Brasil. 

Aita, E. B., & Tuleski, S. C. (2017). O DESENVOLVIMENTO DA CONSCIÊNCIA E DAS 

FUNÇÕES PSICOLÓGICAS SUPERIORES SOB A LUZ DA PSICOLOGIA HISTÓRICO-

CULTURAL. Perspectivas em Diálogo: Revista de Educação e Sociedade, 4(7), pp. 97-111. 

Recuperado de: https://periodicos.ufms.br/index.php/persdia/article/view/3195/3282 

Akotirene, C. (2019). Interseccionalidade. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen. Recuperado de: 

https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/1154/o/Interseccionalidade_(Feminismos_Plurais)_-

_Carla_Akotirene.pdf?1599239359 

Alambert, Z. (1986). Marx e Engels – a questão feminina como questão social. In Z. Alambert. 

Feminismo: o ponto de vista marxista (pp. 15-20). São Paulo: Nobel. Recuperado de: 

https://traduagindo.com/2021/04/07/feminismo-o-ponto-de-vista-marxista-pdf/ 

Albuquerque, D. S., & Cunha, N. V. S. (2011, setembro).  A condição da mulher na sociedade 

de classes: o machismo a serviço do capital. Anais da I Semana da Economia Política da UFC. 

Fortaleza, CE, Brasil. Recuperado de: 

https://semanaecopol.files.wordpress.com/2013/01/danielle-sampaio-albuquerque-a-

condic3a7c3a3o-da-mulher-na-sociedade-de-classes-gt2.pdf 

Albuquerque, J. R. (2019). Violência de Gênero: Crenças legitimadoras por adolescentes (Tese 

de Doutorado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia Social do Centro de Ciências 

Humanas e Letras, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, PB, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufpb.br/jspui/bitstream/123456789/26842/1/JulianaRodriguesDeAlbuquerq

ue_Tese.pdf 

Alcântara, N. (2014). Lukács: ontologia e alienação. São Paulo: Instituto Lukács. Recuperado 

de: 

https://beneweb.com.br/resources/Luk%C3%A1cs%20Ontologia%20e%20aliena%C3%A7%

C3%A3o.pdf 

Alemany, C. (2009). Violências. In H. Hirata, F. Laborie, H. L. Doaré, D. Senotier (Orgs.), 

DICIONÁRIO CRÍTICO DO FEMINISMO (pp. 271-276). São Paulo: Editora UNESP. 

Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4098403/mod_resource/content/1/Kergoat%20p.67-

75%20in%20Dicionario_critico_do_feminismo%202009.pdf 

Almeida, L. R., Silva, A. T. M. C., & Machado, L. S. (2014). O objeto, a finalidade e os 

instrumentos do processo de trabalho em saúde na atenção à violência de gênero em um serviço 

de atenção básica. Revista Interface: Comunicação, Saúde e Educação, 18(48), pp. 47-59. 

Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/icse/a/4msY5xCRYsRJcwHrJTVD95p/?format=pdf&lang=pt 

Almeida, M. S. (2022). AS MULHERES E O CAPITAL: NOTAS SOBRE A EXPLORAÇÃO 

DO TRABALHO FEMININO NA PRODUÇÃO E REPRODUÇÃO DO CAPITALISMO. 

Revista Germinal: marxismo e educação em debate, 2(14), pp. 228-244. Recuperado de: 

https://periodicos.ufba.br/index.php/revistagerminal/article/view/48093/27448 

Alves, T. B. (2019). REPRESENTAÇÕES SOCIAIS DA VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER 

https://periodicos.ufms.br/index.php/persdia/article/view/3195/3282
https://traduagindo.com/2021/04/07/feminismo-o-ponto-de-vista-marxista-pdf/
https://semanaecopol.files.wordpress.com/2013/01/danielle-sampaio-albuquerque-a-condic3a7c3a3o-da-mulher-na-sociedade-de-classes-gt2.pdf
https://semanaecopol.files.wordpress.com/2013/01/danielle-sampaio-albuquerque-a-condic3a7c3a3o-da-mulher-na-sociedade-de-classes-gt2.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4098403/mod_resource/content/1/Kergoat%20p.67-75%20in%20Dicionario_critico_do_feminismo%202009.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4098403/mod_resource/content/1/Kergoat%20p.67-75%20in%20Dicionario_critico_do_feminismo%202009.pdf
https://www.scielo.br/j/icse/a/4msY5xCRYsRJcwHrJTVD95p/?format=pdf&lang=pt


247 
 

NOS JORNAIS POLICIAIS TELEVISIVOS DO CEARÁ (Dissertação de Mestrado). Programa 

de Pós-Graduação em Psicologia do Centro de Ciências da Saúde - CCS, Universidade de 

Fortaleza - UNIFOR, Fortaleza, CE, Brasil. 

Andrade, J. E. (2009). A social-democracia clássica e a emancipação feminina. Revista 

Brasileira de Ciência Política, (2), pp. 159-191. Recuperado de: 

https://periodicos.unb.br/index.php/rbcp/article/view/1619/1422 

Andrade, V. R. P. (2010). A Soberania Patriarcal: o Sistema de Justiça Criminal no Tratamento 

da Violência Sexual Contra a Mulher. Revista Direito Público, 4 (17), pp. 52-75. Recuperado 

de: https://www.portaldeperiodicos.idp.edu.br/direitopublico/article/view/1300/766 

Andrade, J. E. (2015). O feminismo marxista e a demanda pela socialização do trabalho 

doméstico e do cuidado com as crianças. Revista Brasileira de Ciência Política, (18), pp. 265-

300. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/wcjHdhyJbhgRqhPQxfrBnFQ/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/0103-335220151810 

Andrade, J. E. (2020). A política identitária como parte fundamental do projeto revolucionário. 

In E. D. Martuscelli (Org.), Os desafios do feminismo marxista na atualidade (pp. 75-88). 

Chapecó: Coleção marxismo21.  

Angelim, F. P., & Diniz, G. R. S. (2009). O Pessoal Torna-se Político: o papel do Estado no 

monitoramento da violência contra as mulheres. Psicologia Política, 9(18), pp. 259-274. 

Recuperado de: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v9n18/v9n18a06.pdf 

Anzorena, C. (2008). Estado y división sexual del trabajo: las relaciones de género en las nuevas 

condiciones del mercado laboral. Revista Utopía y Praxis Latinoamericana, 13(41), ISSN 

1315-5216. Recuperado de: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27904103 

Araújo, C. (2000). Marxismo, feminismo e o enfoque de gênero. Revista Crítica Marxista, 

1(11), pp. 65-70. Recuperado de: 

https://www.ifch.unicamp.br/criticamarxista/arquivos_biblioteca/dossie28Dossie%201.pdf 

Arendt, H. (1970). Da violência (M. C. Drummond, Trad.). Brasília: Universidade de Brasília. 

Recuperado de: 

http://pavio.net/download/textos/ARENDT,%20Hannah.%20Da%20Viol%C3%AAncia.pdf 

Arfeli, G. F. M., & Martin, S. T. F. (2023). Psicopatia e luta de classes: a articulação entre 

psiquiatria e direito penal. In R. Bellenzani & B. P. Carvalho (Orgs.). Psicologia histórico-

cultural na universidade: saúde mental, sofrimento psíquico e psicopatologia, volume II. 

Campo Grande: Editora UFMS. Recuperado de: 

https://repositorio.ufms.br/bitstream/123456789/5590/1/PSICOLOGIA_HISTORICO_CULT

URAL_.pdf 

Arruzza, C. (2011). Rumo a uma “União queer” de marxismo e feminismo? Revista Lutas 

Sociais, 27, pp. 159-171. Recuperado de: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/ls/article/view/18740/13933 

Arruzza, C. (2015). Considerações sobre gênero: reabrindo o debate sobre patriarcado e/ou 

capitalismo. Revista Outubro, 23, pp. 36-58. Recuperado de: http://outubrorevista.com.br/wp-

content/uploads/2015/06/2015_1_04_Cinzia-Arruza.pdf. 

Arruzza, C. (2017). Funcionalista, determinista e reducionista: o feminismo da reprodução 

social e seus críticos. Cadernos cemarx, 10, pp. 39-60. Recuperado de: 

https://periodicos.unb.br/index.php/rbcp/article/view/1619/1422
http://pavio.net/download/textos/ARENDT,%20Hannah.%20Da%20Viol%C3%AAncia.pdf
http://outubrorevista.com.br/wp-content/uploads/2015/06/2015_1_04_Cinzia-Arruza.pdf
http://outubrorevista.com.br/wp-content/uploads/2015/06/2015_1_04_Cinzia-Arruza.pdf


248 
 

https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/cemarx/article/view/10920/6197 

Arruzza, C., Bhattacharya, T., & Fraser, N. (2019). Feminismo para os 99% um Manifesto. São 

Paulo: Boitempo. 

Asbahr, F. S. F. (2005). A pesquisa sobre a atividade pedagógica: contribuições da teoria da 

atividade. Revista Brasileira de Educação, 29, pp. 108-118. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/rbedu/a/nS8cDBnyryfhQzBLFCqrRVc/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/S1413-24782005000200009  

Asbahr, F. S. F. (2014). Sentido pessoal, significado social e atividade de estudo: uma revisão 

teórica. Revista Quadrimestral da Associação Brasileira de Psicologia Escolar e Educacional, 

SP, 18, (2), pp. 265-272. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/pee/a/VKhxJwS5qgjmgCrw67mPScH/?format=pdf&lang=pt 

Auler, R. G. C. (2020). A ATUAÇÃO DO PSICÓLOGO COM HOMENS AUTORES DE 

VIOLÊNCIA: ALCANCES E DESAFIOS (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-

Graduação em Psicologia da Saúde, Universidade Metodista de São Paulo – UMESP, São 

Bernardo do Campo, SP, Brasil. Recuperado de: 

http://tede.metodista.br/jspui/bitstream/tede/2044/2/Raquel%20Gagliotti%20Coppola%20Aul

er2.pdf 

Ávila, M. B., & Ferreira, V. (2020). Feminismo e Marxismo: uma relação dialética. In E. D. 

Martuscelli (Org.), Os desafios do feminismo marxista na atualidade (pp. 111-128). Chapecó: 

Coleção marxismo21.  

Badinter, E. (1985). Um amor conquistado: o mito do amor materno. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5309840/mod_resource/content/1/2%20MULHER%

20ok%20BADINTER%20Pag.%201-52.pdf 

Baêta, R. F., & Neto, J. B. A. (2016). VIOLÊNCIA DE GÊNERO: ENFRENTAMENTO SOB 

A PERSPECTIVA DOS MECANISMOS NECESSÁRIOS À SUPERAÇÃO DE 

VULNERABILIDADES. Revista Saúde em Redes, 2(2), pp. 201-210. Recuperado de: 

http://revista.redeunida.org.br/ojs/index.php/rede-unida/article/view/721. doi: 10.18310/2446-

4813.2016v2n2p201-210 

Balbinotti, I. (2018). A VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER COMO EXPRESSÃO DO 

PATRIARCADO E DO MACHISMO. Revista da Emesc, 25(31), pp. 239-264. Recuperado de: 

https://revista.esmesc.org.br/re/article/view/191/165. doi: 10.14295/revistadaesmesc.v25i31 

Baldi, L. A. P. (2019). A categoria ideologia em Marx e a questão da falsa consciência. Revista 

Kátal, 22(3), pp. 631-640. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/rk/a/wVGTjr8gbDLb8fNGgWBJcSB/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/1982-02592019v22n3p631 

Bandeira, L. M. (2014). Violência de gênero: a construção de um campo teórico e de 

investigação. Revista Sociedade e Estado, 29(2), pp. 449-469. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/se/a/QDj3qKFJdHLjPXmvFZGsrLq/?format=pdf&lang=pt 

Bandeira, G., & Azevedo, V. (2014). Sistema Único de Saúde em tempos de capital fetiche. In 

M. M. B. Lima (Org.), Direito e Marxismo: economia globalizada, mobilização popular e 

políticas sociais (pp. 15-23). Caxias do Sul: Educs - Editora da Universidade de Caxias do Sul. 

Recuperado de: https://www.ucs.br/site/midia/arquivos/Direito_e_marxismo_Vol2.pdf 

https://www.scielo.br/j/rbedu/a/nS8cDBnyryfhQzBLFCqrRVc/?format=pdf&lang=pt
https://doi.org/10.1590/S1413-24782005000200009
http://tede.metodista.br/jspui/bitstream/tede/2044/2/Raquel%20Gagliotti%20Coppola%20Auler2.pdf
http://tede.metodista.br/jspui/bitstream/tede/2044/2/Raquel%20Gagliotti%20Coppola%20Auler2.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5309840/mod_resource/content/1/2%20MULHER%20ok%20BADINTER%20Pag.%201-52.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5309840/mod_resource/content/1/2%20MULHER%20ok%20BADINTER%20Pag.%201-52.pdf
https://revista.esmesc.org.br/re/article/view/191/165
https://www.scielo.br/j/se/a/QDj3qKFJdHLjPXmvFZGsrLq/?format=pdf&lang=pt
https://www.ucs.br/site/midia/arquivos/Direito_e_marxismo_Vol2.pdf


249 
 

Barbosa, L. B. (2013). MULHERES EM SITUAÇÃO DE VIOLÊNCIA E ATENÇÃO EM 

SAÚDE MENTAL: UM ESTUDO NO MUNICÍPIO DE NATAL (RN) (Dissertação de 

Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Centro de Ciências Humanas, Letras 

e Artes, Universidade Federal do Rio Grande do Norte – UFRN, Natal, RN, Brasil. Recuperado 

de: https://repositorio.ufrn.br/jspui/bitstream/123456789/17532/1/LaisBB_DISSERT.pdf 

Barros, J. A. C. (1983). ESTRATÉGIAS MERCADOLÓGICAS DA INDÚSTRIA 

FARMACÊUTICA E O CONSUMO DE MEDICAMENTOS. Revista Saúde Pública, (17), pp. 

377-386. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/rsp/a/rJQkWqVYbkyd3hFcbWq5LGt/?format=pdf&lang=pt 

Barroso, M. F. (2018). Notas para o debate das relações de exploração-opressão na  sociedade 

patriarcal-racista-capitalista. Revista Serviço Social e Sociedade, (133), pp. 446-462. 

Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/sssoc/a/7j9vg6SZxtg6bxSDqc9CHLd/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/0101-6628.153 

Barufaldi, L. A., Souto, R. M. C. V., Correia, R. S. B., Montenegro, M. M. S., Pinto, I. V., 

Silva, M. M. A.,... Lima, C. M. (2017). Violência de gênero: comparação da mortalidade por 

agressão em mulheres com e sem notificação prévia de violência. Revista Ciência & Saúde 

Coletiva, 22(9), pp. 2929-2938. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/csc/a/rWPMHqtbdRdjMJrG5CL5MzC/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/1413-81232017229.12712017 

Batista, K. S. A. (2018). MASCULINIDADES E VIOLÊNCIA DE GÊNERO: UM ESTUDO 

SOBRE VIOLÊNCIAS E METAMORFOSES NA PERSPECTIVA DA PSICOLOGIA SOCIAL 

CRÍTICA (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Centro de 

Humanidades, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, SC, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/36787/3/2018_dis_ksalvesbatista.pdf 

Bearzi, P. S. S., Martins, A. B., Marchi, R. J., & Reser, A. R. (2020). Trilhas para o 

enfrentamento da violência contra a mulher. Revista Estudos Feministas, 28(3), pp. 1-14. 

Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/vKcqXCvCdPrbPQBfh79GPwR/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/1806-9584-2020v28n360162 

Beauvoir, S. (1967). O segundo sexo: a experiência vivida (S. Milliet, Trad., 2ª ed.). São Paulo: 

Editora Difusão Européia do Livro. Recuperado de: 

https://www.afoiceeomartelo.com.br/posfsa/Autores/Beauvoir,%20Simone%20de/O%20Segu

ndo%20Sexo%20-%20II.pdf 

Beauvoir, S. (1970). O segundo sexo: fatos e mitos (S. Milliet, Trad., 4ª ed.). São Paulo: Editora 

Difusão Européia do Livro. Recuperado de: https://joaocamillopenna.wordpress.com/wp-

content/uploads/2018/03/beauvoir-o-segundo-sexo-volume-11.pdf 

Bebel, A. (1976). LA MUJER Y EL SOCIALISMO (V. R. García, Trad.). Buenos Aires: El 

Sudamericano. Recuperado de: https://elsudamericano.wordpress.com/wp-

content/uploads/2020/05/210.la-mujer-y-el-socialismo.-a.-bebel.pdf 

Beiras, A., Moraes, M., Alencar-Rodrigues, R., & Cantera, L. M. (2012). POLÍTICAS E LEIS 

SOBRE VIOLÊNCIA DE GÊNERO – REFLEXÕES CRÍTICAS. Revista Psicologia & 

Sociedade, 24(1), pp. 36-45. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/tBkTLBnvDDMgKT4N4C8qsYy/?format=pdf&lang=pt 

https://repositorio.ufrn.br/jspui/bitstream/123456789/17532/1/LaisBB_DISSERT.pdf
https://www.scielo.br/j/csc/a/rWPMHqtbdRdjMJrG5CL5MzC/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/ref/a/vKcqXCvCdPrbPQBfh79GPwR/?format=pdf&lang=pt
https://joaocamillopenna.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/03/beauvoir-o-segundo-sexo-volume-11.pdf
https://joaocamillopenna.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/03/beauvoir-o-segundo-sexo-volume-11.pdf
https://www.scielo.br/j/psoc/a/tBkTLBnvDDMgKT4N4C8qsYy/?format=pdf&lang=pt


250 
 

Beiras, A. (2014). Relatório Mapeamento de Serviços de atenção grupal a homens autores de 

violência contra mulheres no contexto brasileiro. Rio de Janeiro: Instituto NOOS. Recuperado 

de: https://nusserge.paginas.ufsc.br/files/2021/06/Relatorio-Mapeamento-SHAV_site.pdf 

Bem, M. N. P. C. (2017). ABORDAGENS MIDIÁTICAS DA VIOLÊNCIA CONTRA AS 

MULHERES (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Saúde Coletiva, 

Universidade de Fortaleza – UNIFOR, Fortaleza, CE, Brasil. 

Bernardes, M. E. M. (2010). O Método de Investigação na Psicologia Histórico-Cultural e a 

Pesquisa sobre o Psiquismo Humano. Revista Psicologia Política, 10(20), pp. 297-313. 

Recuperado de: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v10n20/v10n20a09.pdf 

Bhattacharya, T. (2018a). ENTREVISTA COM TITHI BHATTACHARYA – A fonte de vida 

do capitalismo: a base doméstica e social da exploração. Esquerda diário – MOVIMENTO 

REVOLUCIONÁRIO DE TRABALHADORES. Recuperado de: 

https://esquerdadiario.com.br/A-fonte-de-vida-do-capitalismo-a-base-domestica-e-social-da-

exploracao 

Bhattacharya, T. (2018b). Sobre la relación entre género y clase. Marxismo Crítico.  Recuperado 

de: https://marxismocritico.com/2018/09/18/sobre-la-relacion-entre-genero-y-clase/ 

Bianchi, B. D., Silva, G. L. R., Kutzke, A. R., Tintori, A., Maschio, A. F., Silva, E. C. A., ... 

Fernandes, L. F. C. (2021). BASES MATERIAIS DA VIOLÊNCIA: POR UM MÉTODO DE 

ANÁLISE. In S. M. S. Barroco, G. L. R. Silva & I. N. C. Tada (Orgs.), Violência na escola: 

enfrentamentos à luz da psicologia histórico-cultural. Porto Velho: Coleção Pós-Graduação da 

UNIR – EDUFRO. Recuperado de: 

https://edufro.unir.br/uploads/08899242/Colecao%20pos%20UNIR/2Violencia%20na%20esco

la.pdf 

Bilge, S., & Collins, P. H. (2020). Interseccionalidade (R. Souza, Trad.). São Paulo: Boitempo. 

Recuperado de: http://www.ser.puc-rio.br/2_COLLINS.pdf 

Bondavalli, L. H. M. (2017). VIOLÊNCIAS CONTRA MULHERES: Ações do município de 

Lages e contribuições para a educação (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-

Graduação em Educação, Universidade do Planalto Catarinense – UNIPLAC, Lages, SC, 

Brasil. Recuperado de: 

https://data.uniplaclages.edu.br/mestrado_educacao/dissertacoes/1591b1f44ccba8ffbd2aa1101

c9fd2cc.pdf 

Boris, G. D. J. B. (2011). Falas de homens: a construção da subjetividade masculina (2ª ed.). 

São Paulo: Annablume. Recuperado de: 

https://www.academia.edu/4125156/FALAS_DE_HOMENS 

Borrego, A. E. (2018). Género y relaciones capitalistas de producción: una reflexión desde la 

perspectiva marxista. Revista Kátal, 21(3), pp. 471-483. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/rk/a/nyZTBXndFYvZ65WDDW7VrJj/?format=pdf&lang=es. doi: 

10.1590/1982-02592018v21n3p471  

Borrego, A. E. (2020). Relaciones sociales de producción y relaciones patriarcales de  género 

en el capitalismo: una mirada más allá del aparente dualismo. Marx e O Marxismo, 8(14), pp. 

73-92. Recuperado de: https://niepmarx.com.br/index.php/MM/article/view/332 

Bortoli, R. (2020). VIOLÊNCIAS DE GÊNERO CONTRA AS MULHERES EM 

BLUMENAU/SC: OS SENTIDOS DE MASCULINIDADES SEGUNDO OS/AS 

OPERADORES/AS DO DIREITO (Tese de Doutorado). Programa de Pós-graduação em 

https://marxismocritico.com/2018/09/18/sobre-la-relacion-entre-genero-y-clase/
https://edufro.unir.br/uploads/08899242/Colecao%20pos%20UNIR/2Violencia%20na%20escola.pdf
https://edufro.unir.br/uploads/08899242/Colecao%20pos%20UNIR/2Violencia%20na%20escola.pdf
http://www.ser.puc-rio.br/2_COLLINS.pdf
https://data.uniplaclages.edu.br/mestrado_educacao/dissertacoes/1591b1f44ccba8ffbd2aa1101c9fd2cc.pdf
https://data.uniplaclages.edu.br/mestrado_educacao/dissertacoes/1591b1f44ccba8ffbd2aa1101c9fd2cc.pdf
https://www.scielo.br/j/rk/a/nyZTBXndFYvZ65WDDW7VrJj/?format=pdf&lang=es
https://niepmarx.com.br/index.php/MM/article/view/332


251 
 

Serviço Social do Centro Socioeconômico, Universidade Federal de Santa Catarina, 

Florianópolis, SC, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/216488/PGSS0248-T.pdf?sequence=-

1&isAllowed=y 

Bourdieu, P. (1999). A dominação masculina (11ª ed.). Rio de Janeiro: Bertrand Brasil. 

Recuperado de: 

https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/16/o/BOURDIEU__Pierre._A_domina%C3%A7%C3%

A3o_masculina.pdf?1332946646 

Bozhóvich, L. (1987). Las etapas de formación de la personalidad en la ontogénesis. In V. 

Davidov, & M. Shuare (Orgs.), La psicología evolutiva y pedagógica en la URSS: Antología 

(pp. 250-273). Moscou: Editorial Progreso. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905268/mod_resource/content/4/LA%20PSICOLO

GIA%20EVOLUTIVA%20Y%20PEDAGOGICA%20EN%20LA%20URSS%2C%20traduzi

do%20por%20Marta%20Shuare.pdf 

Brasil. (1996). Decreto nº 1.973, de 1º de agosto de 1996. Convenção Interamericana para 

Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher – “Convenção de Belém do Pará 

1994”. Brasília. Recuperado de: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1996/D1973.htm 

Brasil. (2003). Lei nº 10.778, de 24 de novembro de 2003. Estabelece a notificação 

compulsória, no território nacional, do caso de violência contra a mulher que for atendida em 

serviços de saúde públicos ou privados. Brasília: Presidência da República. Recuperado de: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.778.htm 

Brasil. (2006). Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 2006. Cria mecanismos para coibir a violência 

doméstica e familiar contra a mulher, nos termos do § 8º do art. 226 da Constituição Federal, 

da Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra as Mulheres 

e da Convenção Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher; 

dispõe sobre a criação dos Juizados de Violência Doméstica e Familiar contra a Mulher; altera 

o Código de Processo Penal, o Código Penal e a Lei de Execução Penal; e dá outras 

providências. Brasília: Presidência da República. Recuperado de: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-2006/2006/Lei/L11340.htm 

Brasil. (2010). Norma Técnica de Padronização das Delegacias Especializadas de Atendimento 

às Mulheres – DEAMS. Brasília: Ministério da Justiça. Recuperado de: https://assets-

compromissoeatitude-ipg.sfo2.digitaloceanspaces.com/2012/08/MJ-2010-Norma-Tecnica-

Padronizacao-DEAMs.pdf 

Brasil (2011). Política Nacional de Enfrentamento à Violência contra as Mulheres. Brasília: 

Secretaria Nacional de Enfrentamento à Violência contra as Mulheres. Recuperado de: 

https://www12.senado.leg.br/institucional/omv/copy_of_acervo/outras-

referencias/copy2_of_entenda-a-violencia/pdfs/politica-nacional-de-enfrentamento-a-

violencia-contra-as-mulheres 

Brasil. (2013). Lei nº 12.845, de 1º de agosto de 2013. Dispõe sobre o atendimento obrigatório 

e integral de pessoas em situação de violência sexual. Brasília: Presidência da República. 

Recuperado de: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2013/lei/l12845.htm 

Brasil. (2015). Lei nº 13.104, de 9 de março de 2015. Altera o art. 121 do Decreto-Lei nº 2.848, 

de 7 de dezembro de 1940 - Código Penal, para prever o feminicídio como circunstância 

qualificadora do crime de homicídio, e o art. 1º da Lei nº 8.072, de 25 de julho de 1990, para 

https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/16/o/BOURDIEU__Pierre._A_domina%C3%A7%C3%A3o_masculina.pdf?1332946646
https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/16/o/BOURDIEU__Pierre._A_domina%C3%A7%C3%A3o_masculina.pdf?1332946646
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905268/mod_resource/content/4/LA%20PSICOLOGIA%20EVOLUTIVA%20Y%20PEDAGOGICA%20EN%20LA%20URSS%2C%20traduzido%20por%20Marta%20Shuare.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905268/mod_resource/content/4/LA%20PSICOLOGIA%20EVOLUTIVA%20Y%20PEDAGOGICA%20EN%20LA%20URSS%2C%20traduzido%20por%20Marta%20Shuare.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905268/mod_resource/content/4/LA%20PSICOLOGIA%20EVOLUTIVA%20Y%20PEDAGOGICA%20EN%20LA%20URSS%2C%20traduzido%20por%20Marta%20Shuare.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1996/D1973.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.778.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-2006/2006/Lei/L11340.htm
https://www12.senado.leg.br/institucional/omv/copy_of_acervo/outras-referencias/copy2_of_entenda-a-violencia/pdfs/politica-nacional-de-enfrentamento-a-violencia-contra-as-mulheres
https://www12.senado.leg.br/institucional/omv/copy_of_acervo/outras-referencias/copy2_of_entenda-a-violencia/pdfs/politica-nacional-de-enfrentamento-a-violencia-contra-as-mulheres
https://www12.senado.leg.br/institucional/omv/copy_of_acervo/outras-referencias/copy2_of_entenda-a-violencia/pdfs/politica-nacional-de-enfrentamento-a-violencia-contra-as-mulheres
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2013/lei/l12845.htm
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2013.104-2015?OpenDocument


252 
 

incluir o feminicídio no rol dos crimes hediondos. Brasília: Presidência da República. 

Recuperado de: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2015/lei/l13104.htm 

Brasil. (2016). Panorama da violência contra as mulheres no Brasil: indicadores nacionais e 

estaduais. Brasília: Senado Federal, Observatório da Mulher contra a Violência. Recuperado 

de: https://www2.senado.leg.br/bdsf/handle/id/529424 

Brasil. (2018). Lei nº 13.718, de 24 de setembro de 2018. Altera o Decreto-Lei nº 2.848, de 7 

de dezembro de 1940 (Código Penal), para tipificar os crimes de importunação sexual e de 

divulgação de cena de estupro, tornar pública incondicionada a natureza da ação penal dos 

crimes contra a liberdade sexual e dos crimes sexuais contra vulnerável, estabelecer causas de 

aumento de pena para esses crimes e definir como causas de aumento de pena o estupro 

coletivo e o estupro corretivo; e revoga dispositivo do Decreto-Lei nº 3.688, de 3 de outubro de 

1941 (Lei das Contravenções Penais). Brasília: Presidência da República. Recuperado de: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2018/lei/l13718.htm 

Braz, I. R. (2020). O amor romântico na sociedade capitalista e patriarcal: uma crítica 

feminista marxista (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia da 

Faculdade de Educação, Universidade Federal de Goiás, Goiânia, GO, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.bc.ufg.br/tedeserver/api/core/bitstreams/f69347ea-a343-4792-8948-

b66aff0626aa/content 

 

Brilhante, A. V. M., Moreira, G. A. R., Vieira, L. J. E. S., & Catrib, A. M. F. (2016). Um estudo 

bibliométrico sobre a violência de gênero. Revista Saúde e Sociedade, 25(1), pp. 703-715. 

Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/sausoc/a/9n76j8v8FDVx7C7mPwNhMCL/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/S0104-12902016148937 

 

Brito, C. D. (2015). NO EMBALO DA REDE: conexões e desconexões no enfrentamento da 

violência contra as mulheres em Belo Horizonte (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-

Graduação em Psicologia, Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, Belo Horizonte, 

MG, Brasil. 

 

Butler, J. (1998). Fundamentos contingentes: o feminismo e a questão do “pós-modernismo”. 

Revista Cadernos Pagu, (11), pp. 11-42. Recuperado de: 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8634457/2381 

 

Butler, J. (2000). Corpos que pesam: sobre os limites discursivos do sexo. In G. L. Louro (Org.), 

O corpo educado: pedagogias da sexualidade (T. T. Silva, Trad., 2ª ed., pp. 151-172). Belo 

Horizonte: Editora Autêntica. Recuperado de: https://core.ac.uk/download/pdf/30353576.pdf 

 

Butler, J. (2001). El gênero em disputa: el feminismo y la subversión de la identidad. México: 

Paidós. Recuperado de: https://transreads.org/wp-content/uploads/2019/03/2019-03-

18_5c8fe73d717ca_judith-butler-el-genero-en-disputa1.pdf 

 

Butler, J. (2002). Cuerpos que inportan: Sobre los límites materiales y discursivos del “sexo” 

(A. Bixio, Trad.). Buenos Aires: Editora Paidós. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4149174/mod_resource/content/1/%5BJudith_P._Bu

tler%5D_Cuerpos_Que_Importan_Sobre_Los%28BookFi%29.pdf 

 

Butler, J. (2003). Problemas de gênero: Feminismo e subversão da identidade (R. Aguiar, 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/handle/id/529424
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2013.718-2018?OpenDocument
https://repositorio.bc.ufg.br/tedeserver/api/core/bitstreams/f69347ea-a343-4792-8948-b66aff0626aa/content
https://repositorio.bc.ufg.br/tedeserver/api/core/bitstreams/f69347ea-a343-4792-8948-b66aff0626aa/content
https://www.scielo.br/j/sausoc/a/9n76j8v8FDVx7C7mPwNhMCL/?format=pdf&lang=pt
https://core.ac.uk/download/pdf/30353576.pdf
https://transreads.org/wp-content/uploads/2019/03/2019-03-18_5c8fe73d717ca_judith-butler-el-genero-en-disputa1.pdf
https://transreads.org/wp-content/uploads/2019/03/2019-03-18_5c8fe73d717ca_judith-butler-el-genero-en-disputa1.pdf


253 
 

Trad.). Rio de Janeiro: Civilização Brasileira. Recuperado de: 

https://joaocamillopenna.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/08/butler-problemas-do-

gecc82nero.pdf 

 

Caballero, C. (1995). A GÊNESE DA EXCLUSÃO: O LUGAR DA MULHER NA GRÉCIA 

ANTIGA. In N. Loraux (Org.), Maneiras trágicas de matar uma mulher: imaginário da Grécia 

Antiga. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor. Recuperado de: 

https://www.academia.edu/44312960/Nicole_Loraux_Maneiras_tr%C3%A1gicas_de_matar_

uma_mulher_imagin%C3%A1rio_na_Gr%C3%A9cia_Antiga?email_work_card=view-paper 

Calado, J. N. (2020). A classe trabalhadora não tem sexo nem gênero? Crítica da “Ordem 

Patriarcal de Gênero” de Heleieth Saffioti. (Tese de Doutorado). Programa de Pós-Graduação 

em Serviço Social, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, SC, Brasil.  

Camilo, T. C. (2008). A PERIODIZAÇÃO DO DESENVOLVIMENTO INFANTIL: 

CONTRIBUIÇÕES DA TEORIA HISTÓRICO-CULTURAL. Revista de Iniciação Científica 

da FFC, 8(2), pp. 130-139. Recuperado de: 

https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/ric/article/view/192 

Cardoso, P. R. S. (2020). VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER: ESCOLHAS LINGUÍSTICAS E 

REPRESENTAÇÕES SOCIAIS EM PORTAIS DE NOTÍCIAS (Dissertação de Mestrado). 

Programa de Pós-Graduação em Psicologia, Universidade Federal de Sergipe, São Cristóvão, 

SE, Brasil. Recuperado de: 

https://sucupira.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalh

oConclusao.jsf?popup=true&id_trabalho=10509423 

Carvalho-Barreto, A., Bucher-Maluschke, J. S. N. F., Almeida, P. C., & Souza, E. (2008). 

Desenvolvimento Humano e Violência de Gênero: Uma Integração Bioecológica. Revista 

Psicologia: Reflexão e Crítica, 22(1), pp. 86-92. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/prc/a/XPZGsDBKqMdVY8hbV8jzRWx/?format=pdf&lang=pt 

Carvalho, I. D. (2019). VIOLÊNCIA CONTRA AS MULHERES: O EDUCATIVO – 

FORMATIVO DAS MATÉRIAS JORNALÍSTICAS DO WEBSITE G1 (Dissertação de 

Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Educação, Pontifícia Universidade Católica do Rio 

Grande do Sul, Porto Alegre, RS, Brasil. Recuperado: 

https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/15368/1/000495479-Texto%2bCompleto-

0.pdf 

Carvalho, R. K. D. (2021). AS PSICÓLOGAS NA REDE DE ATENDIMENTO À MULHER EM 

SITUAÇÃO DE VIOLÊNCIA NO ESTADO DO RIO GRANDE DO NORTE (Dissertação de 

Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Centro de Ciências Humanas, Letras 

e Artes, Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal, RN, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/44761/1/Psicologasredeatendimento_Carvalh

o_2021.pdf 

Carvalho, B. P., Calvo, S., Souza, T. M. S. (2023). Psicologia histórico-cultural: a que será que 

se destina? Teses sobre a indissociabilidade entre psicologia e política. Revista Teoría y Critica 

de la Psicología, 19, pp. 79-105. Recuperado de: 

https://www.teocripsi.com/ojs/index.php/TCP/article/view/418/387 

Castro, M. G. (2011). NOTAS SOBRE A POTENCIALIDADE DO CONCEITO DE 

PATRIARCADO PARA UM SUJEITO NO FEMINISMO. CONTRIBUIÇOES DE 

HELEIETH SAFFIOTI- EM MEMORIA E PELO DEVIR. Revista Cadernos Critica 

Feminista, 4, pp. 72-99. 

https://www.academia.edu/44312960/Nicole_Loraux_Maneiras_tr%C3%A1gicas_de_matar_uma_mulher_imagin%C3%A1rio_na_Gr%C3%A9cia_Antiga?email_work_card=view-paper
https://www.academia.edu/44312960/Nicole_Loraux_Maneiras_tr%C3%A1gicas_de_matar_uma_mulher_imagin%C3%A1rio_na_Gr%C3%A9cia_Antiga?email_work_card=view-paper
https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/ric/article/view/192
https://www.scielo.br/j/prc/a/XPZGsDBKqMdVY8hbV8jzRWx/?format=pdf&lang=pt
https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/44761/1/Psicologasredeatendimento_Carvalho_2021.pdf
https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/44761/1/Psicologasredeatendimento_Carvalho_2021.pdf


254 
 

Castro, A. B. C., Santos, J. S., & Santos, J. S. (2018, agosto). GÊNERO, PATRIARCADO, 

DIVISÃO SEXUAL DO TRABALHO E A FORÇA DE TRABALHO FEMININA NA 

SOCIABILIDADE CAPITALISTA. Anais do VI seminário CETROS CRISE e MUNDO do 

TRABALHO no BRASIL – desafios para a classe trabalhadora. Fortaleza, CE, Brasil. 

Recuperado de: https://www.uece.br/eventos/seminariocetros/anais/trabalhos_completos/425-

51197-29062018-084053.pdf 

Castro, V. V. (2022). A FUNÇÃO SOCIAL DA MATERNIDADE NO CAPITALISMO 

PATRIARCAL: limites e possibilidades. Revista Ciências Humanas – UNITAU, 15(31), pp. 1-

11. Recuperado de: https://www.rchunitau.com.br/index.php/rch/article/view/849/442. doi: 

10.32813/2179-1120.2022.v15.n1.a849  

Catarim, A. W. D. L. (2018). O OLHAR CONSTRUCIONISTA SOBRE A VIOLÊNCIA CONTRA 

AS MULHERES NAS PRÁTICAS DISCURSIVAS DA PSICOLOGIA (Dissertação de Mestrado). 

Programa de Pós-Graduação em Psicologia, Universidade Federal da Grande Dourados, 

Dourados, MS, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufgd.edu.br/jspui/bitstream/prefix/1124/1/AngeloWilliandeLimaCatarim.pd

f 

Cerruti, M. Q., & Rosa, M. D. (2008). Em busca de novas abordagens para a violência de 

gênero: a desconstrução da vítima. Revista Mal-estar e subjetividade, 8(4), pp. 1047-1076. 

Recuperado de: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/malestar/v8n4/09.pdf 

Chacham, A. S., & Jayme, J. G. (2016). Violência de gênero, desigualdade social e sexualidade: 

As experiências de mulheres jovens em Belo Horizonte. Revista Civitas, 16(1), pp. 1-19. 

Recuperado de: 

https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/civitas/article/view/21760/14418. doi: 

10.15448/1984-7289.2016.1.21760 

Chagas, E. F. (2018). A FUNDAMENTAÇÃO SUBJETIVA E SOCIAL DA RELIGIÃO EM 

LUDWIG FEUERBACH E KARL MARX. Revista Dialectus, 12, pp. 8-35. Recuperado de: 

http://www.periodicos.ufc.br/dialectus/article/view/33326/73307 

Chauí, M. (1984). Participando do Debate sobre Mulher e Violência. In M. M. L. Barros (Org.), 

Perspectivas Antropológicas da Mulher (pp. 23-62). Rio de Janeiro: Zahar. 

Cisne, M. (2014). RELAÇÕES SOCIAIS DE SEXO, “RAÇA”/ETNIA E CLASSE: UMA 

ANÁLISE FEMINISTA-MATERIALISTA. Revista Temporalis, 28, pp. 133-149. Recuperado 

de: https://periodicos.ufes.br/temporalis/article/view/7886/6149 

Cisne, M. (2015). A consubstancialidade das relações sociais de sexo, “raça” e classe. In M. 

Cisne (Org.), Feminismo e consciência de classe no Brasil. São Paulo: Cortez. Recuperado de: 

https://averdade.org.br/wp-content/uploads/2020/07/Documento-32-MIRLA-CISNE-

FEMINISMO-E-CONSCI%C3%8ANCIA-DE-CLASSE-NO-BRASIL.pdf 

Cisne, M. (2018a). Feminismo e marxismo: apontamentos teórico-políticos para o 

enfrentamento das desigualdades sociais. Revista Serviço Social & Sociedade, 132, pp. 211-

230. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/sssoc/a/kHzqt9vwyWmMyFd6hZjDmZK/?format=pdf&lang=pt 

Cisne, M. (2018b). Prefácio. In L. Nogueira, E. Hilário, T. T. Paz, K. Amarro (Orgs.), 

HAASTEMOS A BANDEIRA COLORIDA: Diversidade sexual e de gênero no Brasil. São 

Paulo: Expressão Popular.  

Coelho. C. M. S. (2015). ADESÃO DOS ESTADOS AO PACTO NACIONAL DE 

https://www.rchunitau.com.br/index.php/rch/article/view/849/442
https://doi.org/10.32813/2179-1120.2022.v15.n1.a849
https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/civitas/article/view/21760/14418
http://www.periodicos.ufc.br/dialectus/article/view/33326/73307
https://www.estantevirtual.com.br/busca?autor=myriam-moraes-lima-de-barrros
https://averdade.org.br/wp-content/uploads/2020/07/Documento-32-MIRLA-CISNE-FEMINISMO-E-CONSCI%C3%8ANCIA-DE-CLASSE-NO-BRASIL.pdf
https://averdade.org.br/wp-content/uploads/2020/07/Documento-32-MIRLA-CISNE-FEMINISMO-E-CONSCI%C3%8ANCIA-DE-CLASSE-NO-BRASIL.pdf


255 
 

ENFRENTAMENTO À VIOLÊNCIA CONTRA AS MULHERES: desafios da 

institucionalização de políticas públicas de gênero no contexto federativo brasileiro (Tese de 

Doutorado). Programa de Pós-Graduação em Ciência Política da Faculdade de Filosofia e 

Ciências Humanas, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, MG, Brasil. 

Recuperado de: https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/BUBD-

A9ELT8/1/tese_carolina_marra_simoes_coelho.pdf 

Colling, A. M. (2014). Michel Foucault, os discursos e as mulheres. In A. M. Colling. Tempos 

diferentes, discursos iguais: a construção do corpo feminino na história (pp. 33-43). Dourados: 

Editora UFGD. Recuperado de: 

https://repositorio.ufgd.edu.br/jspui/bitstream/prefix/2648/1/tempos-diferentes-discursos-

iguais-a-construcao-historica-do-corpo-feminino-ana-maria-colling-1.pdf 

Conceição, C. M. (2013, agosto). O FENÔMENO DA VIOLÊNCIA: a forma de enfretamento 

do Estado na contemporaneidade. Anais da VI Jornada Internacional de Políticas Públicas – 

JOINPP - O desenvolvimento da crise capitalista e a atualização das lutas contra exploração, 

a dominação e a humilhação. São Luís, MA, Brasil. Recuperado de: 

http://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinpp2013/JornadaEixo2013/anais-eixo9-

poderviolenciaepoliticaspublicas/ofenomenodaviolenciaaformadeenfretamentodoestadonacont

emporaneidade.pdf 

Connell, R. W. (1995). Políticas da Masculinidade. Revista Educação e Realidade, 20(2), pp. 

185-206. Recuperado de: 

https://rfp.sesc.com.br/moodle/pluginfile.php/7550/mod_resource/content/1/Connell_Politicas

%20de%20Masculinidade.pdf 

Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Recuperado de: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao.htm 

Costa, G. M. (2012). Processo de Individuação e Personalidade. In G. M. Costa. Indivíduo e 

Sociedade: sobre a teoria da personalidade em Georg Lukács (2ª ed., pp. 45-78). São Paulo: 

Instituto Lukács. Recuperado de: 

https://beneweb.com.br/resources/INDIVIDUO%20E%20SOCIEDADE%20Sobre%20a%20t

eoria%20da%20personalidade%20de%20Georg%20Luk%C3%A1cs.pdf  

Costas, F. A. T., & Ferreira, L. S. (2011). SENTIDO, SIGNIFICADO E MEDIAÇÃO EM 

VYGOTSKY: IMPLICAÇÕES PARA A CONSTITUIÇÃO DO PROCESSO DE LEITURA. 

REVISTA IBEROAMERICANA DE EDUCACIÓN, 55, pp. 205-223. Recuperado de: 

https://rieoei.org/RIE/article/view/532/4408 

Costa, M. L. S. (2014). Violência nas escolas: contribuições da Psicologia Histórico-Cultural 

para seu enfrentamento na educação (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação 

em Psicologia do Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Universidade Estadual de 

Maringá, Maringá, PR, Brasil. Recuperado de: https://ppi.uem.br/arquivos-para-links/teses-e-

dissertacoes/2014/mariana-lins 

Costa, S. R. M. (2015). Representações Sociais e violência contra a mulher: um estudo na 

Delegacia da Mulher da cidade do Recife – PE (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-

Graduação em Psicologia do Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de 

Pernambuco, Recife, PE, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufpe.br/bitstream/123456789/16713/1/Disserta%c3%a7%c3%a3o%20comp

leta.pdf 

Costa, E. M., & Tuleski, S. C. (2018). Crítica ao método de pesquisa construcionista social a 

https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/BUBD-A9ELT8/1/tese_carolina_marra_simoes_coelho.pdf
https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/BUBD-A9ELT8/1/tese_carolina_marra_simoes_coelho.pdf
http://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinpp2013/JornadaEixo2013/anais-eixo9-poderviolenciaepoliticaspublicas/ofenomenodaviolenciaaformadeenfretamentodoestadonacontemporaneidade.pdf
http://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinpp2013/JornadaEixo2013/anais-eixo9-poderviolenciaepoliticaspublicas/ofenomenodaviolenciaaformadeenfretamentodoestadonacontemporaneidade.pdf
http://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinpp2013/JornadaEixo2013/anais-eixo9-poderviolenciaepoliticaspublicas/ofenomenodaviolenciaaformadeenfretamentodoestadonacontemporaneidade.pdf
https://rfp.sesc.com.br/moodle/pluginfile.php/7550/mod_resource/content/1/Connell_Politicas%20de%20Masculinidade.pdf
https://rfp.sesc.com.br/moodle/pluginfile.php/7550/mod_resource/content/1/Connell_Politicas%20de%20Masculinidade.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao.htm
https://beneweb.com.br/resources/INDIVIDUO%20E%20SOCIEDADE%20Sobre%20a%20teoria%20da%20personalidade%20de%20Georg%20Luk%C3%A1cs.pdf
https://beneweb.com.br/resources/INDIVIDUO%20E%20SOCIEDADE%20Sobre%20a%20teoria%20da%20personalidade%20de%20Georg%20Luk%C3%A1cs.pdf
https://rieoei.org/RIE/article/view/532/4408
https://repositorio.ufpe.br/bitstream/123456789/16713/1/Disserta%c3%a7%c3%a3o%20completa.pdf
https://repositorio.ufpe.br/bitstream/123456789/16713/1/Disserta%c3%a7%c3%a3o%20completa.pdf


256 
 

partir da psicologia vigotskiana. Revista Psicologia Escolar e Educacional, 1(22), pp. 195-203. 

Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/pee/a/JszWNbBpbr5QjdKrTTLvW8F/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/2175-35392018014981  

Coutinho, A. R. C. (2020). VIOLÊNCIAS CONTRA AS MULHERES E JUDICIALIZAÇÃO DA 

VIDA PRIVADA: HISTÓRIAS QUE A GENTE NÃO GOSTARIA DE SABER (Tese de 

Doutorado). Programa de Pós-Graduação em Serviço Social, Pontifícia Universidade Católica 

do Rio Grande do Sul – PUC-RS, Porto Alegre, RS, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/20720/1/000501521-Texto%2bcompleto-

0.pdf 

Crenshaw, K. (2020). Mapeando as margens: interseccionalidade, políticas identitárias e 

violência contra mulheres de cor. In A. C. A. Martins & E. F. Veras (Orgs.), Corpos em aliança: 

diálogos interdisciplinares sobre gênero, raça e sexualidade (P. Granato & G. Benevides, 

Trads., pp. 23-98). Curitiba: Appris, 2020. p. 23-98. Disponível em: 

https://www.repositorio.ufal.br/bitstream/riufal/7069/1/Corpos%20em%20alian%C3%A7a%3

A%20di%C3%A1logos%20interdisciplinares%20sobre%20g%C3%AAnero%2C%20ra%C3

%A7a%20e%20sexualidade.pdf 

Cristoffanini, M. T., & Hernández, P. C. (2021). Violencia de género: prevalencia, imaginarios 

sexistas, y mitos en la juventud universitaria. Revista Apuntes 88, pp. 35-65. Recuperado de: 

http://www.scielo.org.pe/pdf/apuntes/v48n88/0252-1865-apuntes-48-88-00035.pdf. doi: 

10.21678/apuntes.88.1316  

D’Abreu, L. C. F. (2013). PORNOGRAFIA, DESIGUALDADE DE GÊNERO E AGRESSÃO 

SEXUAL CONTRA MULHERES. Revista Psicologia & Sociedade, 25(3), pp. 592-601. 

Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/n9jjzChb9nFpKVRB3NchK7K/?format=pdf&lang=pt 

Davidov, V., & Shuare, M. (1987). Prefácio. In V. Davidov & M. Shuare (Orgs.), La psicología 

evolutiva y pedagógica en la URSS: Antología (pp. 5-24). Moscou: Editorial Progresso. 

Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905268/mod_resource/content/4/LA%20PSICOLO

GIA%20EVOLUTIVA%20Y%20PEDAGOGICA%20EN%20LA%20URSS%2C%20traduzi

do%20por%20Marta%20Shuare.pdf 

Debert, G.G., & Gregori, M. F. (2008). VIOLÊNCIA E GÊNERO - Novas propostas, velhos 

dilemas. Revista Brasileira de Ciências Sociais, 23(66), pp. 166-185. Recuperado de:                                            

https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/HpSYn9QgsGqLZYZHVyjTgRh/?format=pdf&lang=pt 

Deleuze, G., & Guatarri, F. (2010). O Anti-Édipo: capitalismo e esquizofrenia (L. B. L. Orlandi, 

Trad.). São Paulo: Editora 34. Recuperado de: https://joaocamillopenna.wordpress.com/wp-

content/uploads/2013/08/deleuze-guattari-o-anti-c3a9dipo.pdf 

Donnangelo, M. C. F., & Pereira, L. (1979). Saúde e sociedade (2ª ed.). São Paulo: Editora 

Duas Cidades. Recuperado de: 

https://saudecomunista.files.wordpress.com/2017/09/saucc81de-e-sociedade-donnangelo.pdf 

Duarte, N. (2004). FORMAÇÃO DO INDIVÍDUO, CONSCIÊNCIA E ALIENAÇÃO: O SER 

HUMANO NA PSICOLOGIA DE A. N. LEONTIEV. Revista Cadernos Cedes, 24(62), pp. 

44-63. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/ccedes/a/BySzfJvy3NLvLrfRtxgBy6w/?format=pdf&lang=pt 

https://www.scielo.br/j/pee/a/JszWNbBpbr5QjdKrTTLvW8F/?format=pdf&lang=pt
https://doi.org/10.1590/2175-35392018014981
https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/20720/1/000501521-Texto%2bcompleto-0.pdf
https://repositorio.pucrs.br/dspace/bitstream/10923/20720/1/000501521-Texto%2bcompleto-0.pdf
http://www.scielo.org.pe/pdf/apuntes/v48n88/0252-1865-apuntes-48-88-00035.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905268/mod_resource/content/4/LA%20PSICOLOGIA%20EVOLUTIVA%20Y%20PEDAGOGICA%20EN%20LA%20URSS%2C%20traduzido%20por%20Marta%20Shuare.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905268/mod_resource/content/4/LA%20PSICOLOGIA%20EVOLUTIVA%20Y%20PEDAGOGICA%20EN%20LA%20URSS%2C%20traduzido%20por%20Marta%20Shuare.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905268/mod_resource/content/4/LA%20PSICOLOGIA%20EVOLUTIVA%20Y%20PEDAGOGICA%20EN%20LA%20URSS%2C%20traduzido%20por%20Marta%20Shuare.pdf
https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/HpSYn9QgsGqLZYZHVyjTgRh/?format=pdf&lang=pt
https://joaocamillopenna.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/08/deleuze-guattari-o-anti-c3a9dipo.pdf
https://joaocamillopenna.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/08/deleuze-guattari-o-anti-c3a9dipo.pdf
https://saudecomunista.files.wordpress.com/2017/09/saucc81de-e-sociedade-donnangelo.pdf


257 
 

Duarte, N. (2006). "Vamos brincar de alienação?" A brincadeira de papéis sociais na sociedade 

alienada. In A. Arce, & N. Duarte (Orgs.), Brincadeira de papéis sociais na educação infantil: 

As contribuições de Vigotski, Leontiev e Elkonin. São Paulo: Xamã VM. 

Duarte, H. F. (2020). A CRIANÇA NA SOCIEDADE PATRIARCAL E CAPITALISTA: UM 

ESTUDO SOBRE A CONSTRUÇÃO SOCIAL DOS PAPÉIS DO HOMEM E DA MULHER A 

PARTIR DA EDUCAÇÃO INFANTIL (Dissertação de Mestrado). Mestrado Acadêmico 

Intercampi em Educação e Ensino da Faculdade de Filosofia Dom Aureliano Matos, 

Universidade Federal do Ceará, Limoeiro do Norte, CE, Brasil. 

Durigan, A. C. (2015). Família e Cultura: Um estudo psicológico acerca das vivências 

familiares para a formação humana (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação 

em Psicologia do Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Universidade Estadual de 

Maringá - UEM, Maringá, PR, Brasil. Recuperado de: http://www.ppi.uem.br/arquivos-para-

links/teses-e-dissertacoes/2016-1/ana-cecilia-durigan 

Dutra, L. H., Schveitzer, M. C., & Silva, C. R. C. (2020). Violência de gênero em estudos 

qualitativos: Uma revisão narrativa. Revista Psicologia Política, 20(49), pp. 597-610. 

Recuperado de: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v20n49/v20n49a11.pdf 

Eagleton, T. (1996). As ilusões do pós-modernismo (E. Barbosa, Trad.). Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar Editor Ltda. Recuperado de: https://perguntese.files.wordpress.com/2017/02/eagleton-

terry-as-ilusc3b5es-do-pc3b3s-modernismo.pdf 

Eisenstein, Z. (1980) Algunas notas sobre las relaciones del patriarcado capitalista. In Z. R. 

Einsenstein (comp.), Patriarcado capitalista y feminismo socialista (pp. 48-60). Ciudad de 

México: Siglo Veintiuno. Recuperado de: https://pt.scribd.com/document/364791491/Zillah-

Eisenstein-Patriarcado-capitalista-y-feminismo-socialista-copia-pdf 

Elkonin, D. B. (1987). Sobre el problema de la periodización del desarrollo psíquico en la 

infancia. In V. Davidov, & M. Shuare (Orgs.), La psicología evolutiva y pedagógica en la 

URSS: Antología (pp. 104-124). Moscou: Editorial Progreso. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905268/mod_resource/content/4/LA%20PSICOLO

GIA%20EVOLUTIVA%20Y%20PEDAGOGICA%20EN%20LA%20URSS%2C%20traduzi

do%20por%20Marta%20Shuare.pdf 

Engel, C. L. (2020). A VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER. In N. Fontoura, M. Rezende, A. 

N. Querino (Orgs.), BEIJING +20: AVANÇOS E DESAFIOS NO BRASIL 

CONTEMPORÂNEO. Brasília: Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (Ipea). Recuperado 

de: 

https://repositorio.ipea.gov.br/bitstream/11058/10313/1/AViol%c3%aanciaContraMulher_Ca

p_4.pdf 

Engels, F. (1979a). A Dialética da natureza (3ª ed.). Rio de Janeiro: Paz e Terra. Recuperado 

de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/5668747/mod_resource/content/1/ENGELS_A%20D

ial%C3%A9tica%20da%20Natureza.pdf 

Engels, F. (1979b). Anti-Dühring: Filosofia, economia política, socialismo (2ª ed.). Rio de 

Janeiro: Paz e Terra. Recuperado de: 

https://www.marxists.org/portugues/marx/1877/antiduhring/index.htm 

Engels, F., Lenin, V., & Marx, K. (1980). Sobre a mulher. São Paulo: Global. 

Engels, F. (1985). A origem da família, da propriedade privada e do Estado (L. Konder, Trad., 

http://www.ppi.uem.br/arquivos-para-links/teses-e-dissertacoes/2016-1/ana-cecilia-durigan
http://www.ppi.uem.br/arquivos-para-links/teses-e-dissertacoes/2016-1/ana-cecilia-durigan
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v20n49/v20n49a11.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905268/mod_resource/content/4/LA%20PSICOLOGIA%20EVOLUTIVA%20Y%20PEDAGOGICA%20EN%20LA%20URSS%2C%20traduzido%20por%20Marta%20Shuare.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905268/mod_resource/content/4/LA%20PSICOLOGIA%20EVOLUTIVA%20Y%20PEDAGOGICA%20EN%20LA%20URSS%2C%20traduzido%20por%20Marta%20Shuare.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905268/mod_resource/content/4/LA%20PSICOLOGIA%20EVOLUTIVA%20Y%20PEDAGOGICA%20EN%20LA%20URSS%2C%20traduzido%20por%20Marta%20Shuare.pdf
https://www.marxists.org/portugues/marx/1877/antiduhring/index.htm


258 
 

10ª ed.). Rio de Janeiro: Civilização Brasileira. 

Engels, F. (1999). Sobre o papel do trabalho na transformação do macaco em homem. 

eBooksBrasil.com. Recuperado de: http://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/macaco.pdf 

Engels, F. (2019). A Origem da família, da propriedade privada e do Estado (N. Schneider, 

Trad.). São Paulo: Boitempo. Recuperado de: https://averdade.org.br/wp-

content/uploads/2020/09/Livro-62-FRIEDRICH-ENGELS-A-ORIGEM-DA-

FAM%C3%8DLIA-DA-PROPRIEDADE-PRIVADA-E-DO-ESTADO.pdf 

Escorsim, S. M. (2014). Violência de gênero e saúde coletiva: um debate necessário. Revista 

Kátal, 17(2), pp. 235-241. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/rk/a/FZWbJsKcy7VPTvZby6p7fZz/?format=pdf&lang=pt 

Federici, S. (2019). O ponto zero da revolução: trabalho doméstico, reprodução e luta 

feminista. São Paulo: Editora Elefante. Recuperado de: https://coletivosycorax.org/wp-

content/uploads/2019/09/Opontozerodarevolucao_WEB.pdf 

Federici, S. (2021). O patriarcado do salário (H. R. Candiani, Trad.). São Paulo: Boitempo. 

Ferguson, S. (2017). Feminismos interseccional e da reprodução social: rumo a uma ontologia 

integrativa. Cadernos cemarx, 10, pp. 13-38. Recuperado de: 

https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/cemarx/article/view/10919/6196 

Fernandes, G. B., Gaia, V. O., & Assis, C. L. (2014). Estratégias de enfrentamento da violência 

de gênero em mulheres de Ji-Paraná (RO). Revista Mudanças – Psicologia da Saúde, 22(2), pp. 

1-14. Recuperado de: https://www.metodista.br/revistas/revistas-

metodista/index.php/MUD/article/view/4460/4883 

Fernandes, R. L., & Junqueira, T. L. S. (2021). Homens, gênero e violência contra as mulheres: 

reflexões sobre sentidos atribuídos às masculinidades. Revista Fractal: Revista de Psicologia, 

33(2), pp. 117-125. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/fractal/a/7gBLcw4Gtjpctp5nz5r7tPd/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.22409/1984-0292/v33i2/28920 

Ferreira, J. S. L. (2019a). DA DENÚNCIA ÀS REDES SOCIAIS: A (IN)VISIBILIDADE DA 

VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER NO COTIDIANO (Dissertação de Mestrado). Programa de 

Pós-Graduação em Educação do Centro de Estudos Sociais Aplicados, Universidade Federal 

Fluminense, Niteroi, RJ, Brasil. Recuperado de: 

https://app.uff.br/riuff;/bitstream/handle/1/15095/2019%20Disserta%c3%a7%c3%a3o%20Jul

iana%20Silvestre%20Louven%20Ferreira.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

Ferreira, M. D. P. (2019b). EDUCAÇÃO: PREVENÇÃO DA VIOLÊNCIA CONTRA AS 

MULHERES? (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Educação da Escola 

de Formação de Professores e Humanidades, Pontifícia Universidade Católica de Goiás, 

Goiânia, GO, Brasil. Recuperado de: 

https://tede2.pucgoias.edu.br/bitstream/tede/4389/2/Meiry%20de%20Paula%20Ferreira.pdf 

Ferreira, L. (2019c). Por que mulheres tentam mais e homens são as principais vítimas de 

suicídio? Gênero e Número. Recuperado de: 

https://www.generonumero.media/reportagens/suicidio-violencia-autoprovocada-homens-

mulheres/ 

Figueiredo, C. D. (1913). Novo dicionário da língua portuguesa (2ª ed.). Belém: Livraria 

clássica. Recuperado de: https://www.gutenberg.org/files/31552/31552-pdf.pdf 

https://averdade.org.br/wp-content/uploads/2020/09/Livro-62-FRIEDRICH-ENGELS-A-ORIGEM-DA-FAM%C3%8DLIA-DA-PROPRIEDADE-PRIVADA-E-DO-ESTADO.pdf
https://averdade.org.br/wp-content/uploads/2020/09/Livro-62-FRIEDRICH-ENGELS-A-ORIGEM-DA-FAM%C3%8DLIA-DA-PROPRIEDADE-PRIVADA-E-DO-ESTADO.pdf
https://averdade.org.br/wp-content/uploads/2020/09/Livro-62-FRIEDRICH-ENGELS-A-ORIGEM-DA-FAM%C3%8DLIA-DA-PROPRIEDADE-PRIVADA-E-DO-ESTADO.pdf
https://www.scielo.br/j/rk/a/FZWbJsKcy7VPTvZby6p7fZz/?format=pdf&lang=pt
https://coletivosycorax.org/wp-content/uploads/2019/09/Opontozerodarevolucao_WEB.pdf
https://coletivosycorax.org/wp-content/uploads/2019/09/Opontozerodarevolucao_WEB.pdf
https://www.metodista.br/revistas/revistas-metodista/index.php/MUD/article/view/4460/4883
https://www.metodista.br/revistas/revistas-metodista/index.php/MUD/article/view/4460/4883
https://app.uff.br/riuff;/bitstream/handle/1/15095/2019%20Disserta%c3%a7%c3%a3o%20Juliana%20Silvestre%20Louven%20Ferreira.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://app.uff.br/riuff;/bitstream/handle/1/15095/2019%20Disserta%c3%a7%c3%a3o%20Juliana%20Silvestre%20Louven%20Ferreira.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://tede2.pucgoias.edu.br/bitstream/tede/4389/2/Meiry%20de%20Paula%20Ferreira.pdf
https://www.gutenberg.org/files/31552/31552-pdf.pdf


259 
 

Filho, A. E., & Guzzo, R. S. L. (2009). Marxismo e teoria da personalidade: uma análise do 

sujeito histórico. Revista cadernos cemarx, 6, pp. 45-60. Recuperado de: 

https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/cemarx/article/view/10774/6030 

Filho, R. E. (2017). A reivindicação da violência: gênero, sexualidade e a constituição da 

vítima. Revista Cadernos Pagu, (50). Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/cpa/a/yqB44RTrVnJ86584ccHk8qp/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/18094449201700500007 

Fleury-Teixeira, P. & Bronzo, C. (2010). Determinação social da saúde e política. In R. P. 

Nogueira (Org.), Determinação Social da Saúde e Reforma Sanitária (pp. 37-59). Rio de 

Janeiro: Centro Brasileiro de Estudos de Saúde - Cebes. Recuperado de: 

https://renastonline.ensp.fiocruz.br/sites/default/files/arquivos/recursos/Determina%C3%A7%

C3%A3o%20Social%20da%20Sa%C3%BAde%20e%20Reforma%20Sanit%C3%A1ria.pdf 

Flores, L. B., Santos, S. S., & Paiva, I. L. (2021). Construindo “teias”: Fragilidades e 

potencialidades para o enfrentamento da violência contra a mulher. Revista Psicologia Política, 

21(50), pp. 224-238. Recuperado de: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v21n50/v21n50a16.pdf 

Fórum Brasileiro de Segurança Pública. (2024). Anuário Brasileiro De Segurança Pública. São 

Paulo: Fórum Brasileiro de Segurança Pública. Recuperado de: 

https://apidspace.universilab.com.br/server/api/core/bitstreams/80177eeb-4a88-40f6-98f5-

c476dea0f3db/content 

Fortes, R. V. (2015). O ESTRANHAMENTO DA MULHER NA ONTOLOGIA DE 

LUKÁCS: O problema da emancipação feminina na sociabilidade do capital. In P. L Torriglia, 

R. G Muller, R. Lara, V. Ortigara (Orgs.), Ontologia e Crítica do Tempo Presente (pp. 217-

230). Florianópolis: Em Debate/UFSC. Recuperado de: 

https://pt.scribd.com/document/292828098/Ontologia-e-critica-do-tempo-presente 

Foucault, M. (1987). Vigiar e Punir: nascimento da prisão (R. Ramalhete, Trad., 27ª ed.). 

Petrópolis: Editora Vozes. Recuperado de: 

https://professor.pucgoias.edu.br/SiteDocente/admin/arquivosUpload/17637/material/Foucault

_Vigiar%20e%20punir%20I%20e%20II.pdf 

Foucault, M. (1988). História da Sexualidade: a vontade de saber (M. T. C. Albuquerque & J. 

A. G. Albuquerque, Trads., 13ª ed.). Rio de Janeiro: Graal. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2940534/mod_resource/content/1/Hist%C3%B3ria-

da-Sexualidade-1-A-Vontade-de-Saber.pdf 

Foucault, M. (2008). A arqueologia do saber (L. F. B. Neves, Trad., 7ª ed.). Rio de Janeiro: 

Forense Universitária. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4070132/mod_resource/content/1/FOUCAULT.pdf 

Foucault, M. (2009). Microfísica do Poder (27ª ed.). Rio de Janeiro: Graal.  

Freitas, M. F. Q., & Viana, D. W. (2018). A importância da revisão sistemática de literatura – 

o percurso da “garimpagem” manual em periódicos especializados. Anais do Caderno de 

Resumos da XXX Semana de Ensino, Pesquisa e Extensão (SEPE) - Ousar educar: por uma 

Educação comprometida com o outro. Curitiba, PR, Brasil. 

Fromm, E. (1979). Conceito marxista do homem (O. A. Velho, Trad.). Rio de Janeiro: Zahar. 

Recuperado de: https://pt.scribd.com/document/518777806/FROMM-Erich-Conceito-

Marxista-Do-Homem 

https://www.scielo.br/j/cpa/a/yqB44RTrVnJ86584ccHk8qp/?format=pdf&lang=pt
https://renastonline.ensp.fiocruz.br/sites/default/files/arquivos/recursos/Determina%C3%A7%C3%A3o%20Social%20da%20Sa%C3%BAde%20e%20Reforma%20Sanit%C3%A1ria.pdf
https://renastonline.ensp.fiocruz.br/sites/default/files/arquivos/recursos/Determina%C3%A7%C3%A3o%20Social%20da%20Sa%C3%BAde%20e%20Reforma%20Sanit%C3%A1ria.pdf
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v21n50/v21n50a16.pdf
https://apidspace.universilab.com.br/server/api/core/bitstreams/80177eeb-4a88-40f6-98f5-c476dea0f3db/content
https://apidspace.universilab.com.br/server/api/core/bitstreams/80177eeb-4a88-40f6-98f5-c476dea0f3db/content
https://pt.scribd.com/document/292828098/Ontologia-e-critica-do-tempo-presente
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2940534/mod_resource/content/1/Hist%C3%B3ria-da-Sexualidade-1-A-Vontade-de-Saber.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2940534/mod_resource/content/1/Hist%C3%B3ria-da-Sexualidade-1-A-Vontade-de-Saber.pdf


260 
 

Garcia, I. C. R. (2018). ALIENAÇÃO DO DESENVOLVIMENTO PSÍQUICO DO ADULTO: O 

TRABALHO COMO ATIVIDADE DOMINANTE ALIENADA (Dissertação de Mestrado). 

Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Setor de Ciências Humanas, Universidade 

Federal do Paraná, Curitiba, PR, Brasil. 

Garcia, A. L. C. (2018b). REFLEXÕES SOBRE ÉTICA, FAMÍLIA E MORALIDADE DA AÇÃO 

VIOLENTA EM NARRATIVAS DE HOMENS AUTORES DE VIOLÊNCIA (Dissertação de 

Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Centro de Filosofia e Ciências 

Humanas, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, SC, Brasil. 

Gazele, C. C. (2021). POLÍTICAS PÚBLICAS IMPLEMENTADAS PELO MINISTÉRIO 

PÚBLICO CAPIXABA EM RELAÇÃO À VIOLÊNCIA DE GÊNERO CONTRA AS MULHERES 

(2006 - 2016) (Tese de Doutorado). Programa de Pós-Graduação em História Social do Centro 

de Ciências Humanas e Naturais, Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória, ES, Brasil.   

Gergen, K. J. (2009). O movimento do Construcionismo Social na Psicologia Moderna. Revista 

Inter. Interdisciplinar INTERthesis, 6(1), pp. 299-325. Recuperado de: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/interthesis/article/view/1807-1384.2009v6n1p299/10807 

Gevehr, D. L., & Souza, V. L. (2014). AS MULHERES E A IGREJA NA IDADE MÉDIA: 

misoginia, demonização e caça às bruxas. Revista Acadêmica Licencia&acturas, 1(2), pp. 113-

121. Recuperado de: 

https://ws2.institutoivoti.com.br/ojs/index.php/licenciaeacturas/article/view/31/31 

Giffin, K. (1994). Violência de Gênero, Sexualidade e Saúde. Revista Caderno de Saúde 

Pública, 10(1), pp. 146-155. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/csp/a/nj5NpCSgpQFQCsLmBZ4KC7p/?format=pdf&lang=pt 

Gil, A. C. (2002). Como elaborar projetos de pesquisa (4ª ed.). São Paulo: Editora Atlas. 

Recuperado de: 

https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/150/o/Anexo_C1_como_elaborar_projeto_de_pesquisa_-

_antonio_carlos_gil.pdf 

Gimenes, J. (2021). TRABALHADORAS NA ROTA CRÍTICA DA VIOLÊNCIA: Experiências e 

Práticas de Construção da Política de Enfrentamento à violência Contra as Mulheres na 

Cidade de São Paulo (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Ciência 

Política da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São 

Paulo, SP, Brasil. Recuperado de: https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8131/tde-

25052021-111009/publico/2021_JuliaGimenes_VCorr.pdf 

Gomes, R. M. (2006). AS MUDANÇAS NO MUNDO DO TRABALHO E A QUALIFICAÇÃO 

DO TRABALHO EM SAÚDE (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em 

Educação, Universidade Federal do Paraná – UFPR, Curitiba, PR, Brasil. Recuperado de: 

https://acervodigital.ufpr.br/xmlui/bitstream/handle/1884/18085/Dissertacao%20Rogerio.pdf?

sequence=1&isAllowed=y 

Gonçalves, B. D., & Coelho, C. M. S. (2008). A “História de Vida” nas Vozes das Mulheres – 

Um Recurso Metodológico para a Escuta de Vítimas de Violência de Gênero. Revista Pesquisas 

e Práticas Psicossociais, 2(2), pp. 379-388. Recuperado de: https://ufsj.edu.br/portal-

repositorio/File/revistalapip/goncalves_coelho_artigo.pdf 

Gonçalves, R., & Branco, C. (2011). Entrevista – Heleieth Saffioti por ela mesma: antecedentes 

de “A mulher na sociedade de classes”. Revista Lutas Sociais, (27), pp. 70-81. Recuperado de: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/ls/article/view/18768/pdf 

https://ws2.institutoivoti.com.br/ojs/index.php/licenciaeacturas/article/view/31/31
https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/150/o/Anexo_C1_como_elaborar_projeto_de_pesquisa_-_antonio_carlos_gil.pdf
https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/150/o/Anexo_C1_como_elaborar_projeto_de_pesquisa_-_antonio_carlos_gil.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8131/tde-25052021-111009/publico/2021_JuliaGimenes_VCorr.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8131/tde-25052021-111009/publico/2021_JuliaGimenes_VCorr.pdf
https://acervodigital.ufpr.br/xmlui/bitstream/handle/1884/18085/Dissertacao%20Rogerio.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://acervodigital.ufpr.br/xmlui/bitstream/handle/1884/18085/Dissertacao%20Rogerio.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://ufsj.edu.br/portal-repositorio/File/revistalapip/goncalves_coelho_artigo.pdf
https://ufsj.edu.br/portal-repositorio/File/revistalapip/goncalves_coelho_artigo.pdf
https://revistas.pucsp.br/index.php/ls/article/view/18768/pdf


261 
 

Gonçalves, R. (2011). O feminismo marxista de Heleieth Saffioti. Revista Lutas Sociais, (27), 

pp. 119-131. Recuperado de: https://revistas.pucsp.br/index.php/ls/article/view/18737/13930 

Gonçalves, P. I. D. E. (2018). ENFRENTAMENTO À VIOLÊNCIA CONTRA AS MULHERES 

NO MUNICÍPIO DE GARANHUNS/PE: PERSPECTIVAS DA EQUIPE 

MULTIPROFISSIONAL (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em 

Psicologia do Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de Pernambuco, 

Recife, PE, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufpe.br/bitstream/123456789/32388/1/DISSERTA%c3%87%c3%83O%20

Patricia%20Ivanca.pdf       

Gonçalves, H. L. F. (2019). O DESENVOLVIMENTO DA PERSONALIDADE DE 

MULHERES: ESTUDO DE CASO CLÍNICO DESDE A PSICOLOGIA HISTÓRICO-

CULTURAL (Monografia). Graduação em Psicologia, Fundação Universidade Federal de Mato 

Grosso do Sul – UFMS, Paranaíba, MS, Brasil.  

 

Gonçalves, M. B. Q. N., & Chagas, E. F. (2020). TEORIA DA VIOLÊNCIA EM MARX. 

Revista Dialectus, 16, pp. 52-64. Recuperado de: 

http://periodicos.ufc.br/dialectus/article/view/43809/100307 

 

González, A. I. A. (2010). As origens e a comemoração do Dia Internacional das Mulheres. 

São Paulo: Expressão Popular. Recuperado de: https://www.sof.org.br/wp-

content/uploads/2010/03/Origens-Dia-Internacional-das-Mulheres-PAG-de-credito.pdf 

Granja, E., & Medrado, B. (2009). HOMENS, VIOLÊNCIA DE GÊNERO E ATENÇÃO 

INTEGRAL EM SAÚDE. Revista Psicologia & Sociedade, 1(21), pp. 25-34. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/tpbDZpCXgNbxWWjDWT6fWCf/?format=pdf&lang=pt 

 

Gregori, M. F. (1993). Cenas e queixas: um estudo sobre mulheres, relações violentas e a 

prática feminista. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 

Guerra, A. (2001). A MULHER EM ROMA. ALGUMAS CONSIDERAÇÕES EM TORNO 

DA SUA POSIÇÃO SOCIAL E ESTATUTO JURÍDICO. In M. C. C. Santos (Org.), A Mulher 

na História - Actas dos Colóquios sobre a temática da Mulher (pp. 105-112). Moita Bonita: 

Câmara Municipal da Moita / Departamento de Acção Sócio-Cultural. Recuperado de: 

https://www.academia.edu/924842/A_Mulher_na_Hist%C3%B3ria_Actas_do_Col%C3%B3q

uio_sobre_a_tem%C3%A1tica_da_Mulher 

Guimarães, M. C., & Pedroza, R. L. S. (2015). Violência contra a mulher: problematizando 

definições teóricas, filosóficas e jurídicas. Revista Psicologia e Sociedade, 27(2), pp. 256-266. 

Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/Dr7bvbkMvcYSTwdHDpdYhfn/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/1807-03102015v27n2p256 

Guimarães, A. N. (2020). HOMENS, MASCULINIDADES E ESTRATÉGIAS DE 

ENFRENTAMENTO À VIOLÊNCIA DE GÊNERO: Sentidos co-construídos com um grupo de 

estudantes (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Centro 

de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, SC, 

Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/216093/PPSI0907-D.pdf?sequence=-

1&isAllowed=y 

Hartmann, H. (1980). Capitalismo, Patriarcado y Segregación de los empleos por sexos. In Z. 

http://periodicos.ufc.br/dialectus/article/view/43809/100307
https://www.scielo.br/j/psoc/a/tpbDZpCXgNbxWWjDWT6fWCf/?format=pdf&lang=pt
https://www.academia.edu/924842/A_Mulher_na_Hist%C3%B3ria_Actas_do_Col%C3%B3quio_sobre_a_tem%C3%A1tica_da_Mulher
https://www.academia.edu/924842/A_Mulher_na_Hist%C3%B3ria_Actas_do_Col%C3%B3quio_sobre_a_tem%C3%A1tica_da_Mulher


262 
 

R. Einsenstein (comp.), Patriarcado capitalista y feminismo socialista (pp. 186-221). Ciudad 

de México: Siglo Veintiuno. Recuperado de: 

https://pt.scribd.com/document/364791491/Zillah-Eisenstein-Patriarcado-capitalista-y-

feminismo-socialista-copia-pdf 

Hochman, B., Nahas, F. X., Filho, R. S. O., & Ferreira, L. M. (2005). Desenhos de pesquisa. 

Revista Acta Cirúrgica Brasileira, 20(2), pp. 2-9. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/acb/a/bHwp75Q7GYmj5CRdqsXtqbj/?format=pdf&lang=pt 

Hooks, B. (2014). Não sou eu uma mulher? Mulheres negras e feminismo. Tradução livre para 

a Plataforma Gueto. Recuperado de: https://plataformagueto.wordpress.com/wp-

content/uploads/2014/12/nc3a3o-sou-eu-uma-mulher_traduzido.pdf 

Iasi, M. (2017). Alienação e ideologia: a carne real das abstrações ideais. In M. Iasi. Política, 

Estado e Ideologia na trama conjuntural. São Paulo: Instituto Caio Prado Jr. 

Illich, I. (1975). A expropriação da saúde: nêmesis da medicina (J. K. Cavalcanti, Trad., 3ª 

ed.). São Paulo: Editora Nova Fronteira. Recuperado de: 

https://www.nescon.medicina.ufmg.br/biblioteca/imagem/3205.pdf 

Incerpe, P. R. B. (2018). A EXPERIÊNCIA DE PROFISSIONAIS DE UM CREAS EM 

RELAÇÃO AO ATENDIMENTO A MULHERES EM SITUAÇÃO DE VIOLÊNCIA (Dissertação 

de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Centro de Ciências da Vida, 

Pontifícia Universidade Católica de Campinas, Campinas, SP, Brasil. Recuperado de: 

http://repositorio.sis.puc-

campinas.edu.br/bitstream/handle/123456789/15788/ccv_ppgpsico_me_Patr%c3%adcia_RBI.

pdf.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada. (2014). Tolerância social à violência contra as 

mulheres. Brasília: IPEA. Disponível em: 

http://www.ipea.gov.br/portal/images/stories/PDFs/SIPS/140327_sips_violencia _mulheres. 

Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada & Fórum Brasileiro de Segurança Pública. (2019). 

Atlas da violência 2019. Rio de Janeiro: IPEA; FBSP. Recuperado de: 

https://www.ipea.gov.br/portal/images/stories/PDFs/relatorio_institucional/190605_atlas_da_

violencia_2019.pdf 

Iop, E. (2009). Condição da mulher como propriedade em sociedades patriarcais. Revista Visão 

Global, 12(2), pp. 231-250. Recuperado de: 

https://periodicos.unoesc.edu.br/visaoglobal/article/view/623/284 

  

Izquierdo, M. J. (1988). ¿Son las mujeres objeto de estudio para las ciencias sociales? Papers: 

revista de Sociologia, (30), 51-66. Recuperado de: 

https://raco.cat/index.php/Papers/article/view/25027 

Izquierdo, M. J. (1992). Bases Materiais do sistema sexo/gênero (C. M. Carloto, Trad.). São 

Paulo: Universidade Autônoma de Barcelona - SOF (Sempre Viva Organizações Feministas). 

[Mimeografado]. Recuperado de: https://pt.scribd.com/document/515950742/Bases-materiais-

do-sistema-sexo-genero-transcricao 

 

Izquierdo, M. J. (1994). Uso y abuso del concepto de género. In: M. Vilanova (Comp.), Pensar 

las diferencias. Barcelona: I.C.D – Instituto Catalã de La Dona - Universitat de Barcelona. 

Seminário Interdisciplinar Mujeres y Sociedad. 

 

https://pt.scribd.com/document/364791491/Zillah-Eisenstein-Patriarcado-capitalista-y-feminismo-socialista-copia-pdf
https://pt.scribd.com/document/364791491/Zillah-Eisenstein-Patriarcado-capitalista-y-feminismo-socialista-copia-pdf
https://www.scielo.br/j/acb/a/bHwp75Q7GYmj5CRdqsXtqbj/?format=pdf&lang=pt
https://www.nescon.medicina.ufmg.br/biblioteca/imagem/3205.pdf
http://repositorio.sis.puc-campinas.edu.br/bitstream/handle/123456789/15788/ccv_ppgpsico_me_Patr%c3%adcia_RBI.pdf.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://repositorio.sis.puc-campinas.edu.br/bitstream/handle/123456789/15788/ccv_ppgpsico_me_Patr%c3%adcia_RBI.pdf.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://repositorio.sis.puc-campinas.edu.br/bitstream/handle/123456789/15788/ccv_ppgpsico_me_Patr%c3%adcia_RBI.pdf.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://periodicos.unoesc.edu.br/visaoglobal/article/view/623/284
https://pt.scribd.com/document/515950742/Bases-materiais-do-sistema-sexo-genero-transcricao
https://pt.scribd.com/document/515950742/Bases-materiais-do-sistema-sexo-genero-transcricao


263 
 

Izquierdo, M. J. (1998a). El malestar en la desigualdade. Madrid: Ediciones Cátedra. 

 

Izquierdo, M. J. (1998b). LOS ÓRDENES DE LA VIOLENCIA: ESPECIE, SEXO Y 

GÉNERO. In V. F. Armengol (Org.), El sexo de la violencia. Género y cultura de la violencia. 

Barcelona: Editora Icaria. Recuperado de: 

https://www.researchgate.net/publication/228430013_Los_ordenes_de_la_violencia_especie_

sexo_y_genero 

Izquierdo, M. J. (2001). Sin vuelta de hoja. Sexismo, placer y trabajo. Bellaterra: Edicions 

Bellaterra. Recuperado de: 

https://www.researchgate.net/publication/378690182_Sin_vuelta_de_hoja_Sexismo_placer_y

_trabajo 

Izquierdo, M. J. (2003, setembro). “Del sexismo y la mercantilización del cuidado a su 

socialización: hacia una política democrática del cuidado”. Anais do Congreso Internacional 

Sare 2003: “Cuidar cuesta: costes y beneficios del cuidado”. Vitoria-Gasteiz, ÁL, Espanha. 

Recuperado de: 

https://www.emakunde.euskadi.eus/contenidos/informacion/publicaciones_jornadas/es_emak

unde/adjuntos/sare2003_es.pdf 

 

Izquierdo, M. J. (2010). Las dos caras de la desigualdad entre mujeres y hombres: explotación 

económica y libidinal. Revista Quaderns de Psicologia, 12(2), pp. 117-129. Recuperado de: 

https://raco.cat/index.php/QuadernsPsicologia/article/view/215011 

 

Izquierdo, M. J. (2013). La construcción social de género. In C. Díaz., & S. Dema (Orgs.), 

Sociología y género. Madrid: Editorial Tecnos. 

 

Júnior, H. P. S., Bitencourt, C. D. S., & Triginelli, D. H. (2017). Educação e violência: uma 

reflexão a partir da ontologia do ser social. Revista Pro.posições, 1(28), pp. 103-124. 

Recuperado de: 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/proposic/article/view/8649162/15726. doi: 

10.1590/1980-6248-2015-0044 

 

Kawamura, E. A. (2021). A RELAÇÃO ENTRE A VIOLÊNCIA E A MASCULINIDADE A 

PARTIR DA PSICOLOGIA HISTÓRICO-CULTURAL: SOBRE O DESENVOLVIMENTO DA 

PERSONALIDADE E O DOMÍNIO DA CONDUTA (Tese de Doutorado). Programa de Pós-

Graduação em Educação da Faculdade de Educação, Universidade Estadual de Campinas – 

UNICAMP, Campinas, SP, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.unicamp.br/Acervo/Detalhe/1165237 

 

Kergoat, D. (2010). Dinâmica e consubstancialidade das relações sociais. Revista Novos 

Estudos-CEBRAP, (86), pp. 93-103. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/nec/a/hVNnxSrszcVLQGfHFsF85kk/?format=pdf&lang=pt 

 

Kimmel, M. S. (1998). A produção simultânea de masculinidades hegemônicas e subalternas. 

Revista Horizontes Antropológicos, 4(9), pp. 103-117. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/ha/a/B5NqQSY8JshhFkpgD88W4vz/?format=pdf&lang=pt. doi: 

/10.1590/S0104-71831998000200007 

 

Kollontai, A. (1937). O Comunismo e a Família (C. Henrique, Trad.). Barcelona: Editorial 

Marxista. Recuperado de: 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=32174
https://www.researchgate.net/publication/228430013_Los_ordenes_de_la_violencia_especie_sexo_y_genero
https://www.researchgate.net/publication/228430013_Los_ordenes_de_la_violencia_especie_sexo_y_genero
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/proposic/article/view/8649162/15726


264 
 

https://www.marxists.org/portugues/kollontai/1920/mes/com_fam.htm  

 

Kollontai, A. (2011). A nova mulher e a moral sexual. São Paulo: Expressão Popular. 

Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/67835/mod_resource/content/2/Alexandra%20Kolon

tai.pdf 

 

Kollontai, V. (2016). A cultura do estupro da sua origem até a atualidade. Feminismo Sem 

Demagogia – Original. Recuperado de: 

https://feminismosemdemagogia.wordpress.com/2016/06/23/a-cultura-do-estupro-da-sua-

origem-ate-a-atualidade/ 

 

Krug, E. G., Dahlberg, L. L., Mercy, J. A., Zwi, A. B., & Lozano, R. (2002). Relatório mundial 

sobre violência e saúde. Geneva: Organização Mundial da Saúde. Recuperado de: 

https://opas.org.br/wp-content/uploads/2015/09/relatorio-mundial-violencia-saude-1.pdf 

Lefèvre. F. (1983). A FUNÇÃO SIMBÓLICA DOS MEDICAMENTOS. Revista de Saúde 

Pública, (17), pp. 500-503. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/rsp/a/dPRtfF49KS7mhMGvzXR78kd/?format=pdf&lang=pt 

Lênin, V. I. (1978). A sociedade de classes e o Estado. In F. Fernandes (org.), Lenin: política 

(pp. 139-152). São Paulo: ática. 

Lênin, V. I. (1956). O Socialismo e a Emancipação da Mulher. Rio de Janeiro: Editorial Vitória. 

Recuperado de: 

https://www.marxists.org/portugues/tematica/livros/soc_eman_mulher/index.htm 

Leontiev, A. N. (1978). ACTIVIDAD, CONSCIENCIA Y PERSONALIDAD. Buenos Aires: 

Ediciones CIENCIAS DEL HOMBRE. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905267/mod_resource/content/5/Actividad_Concie

ncia_Personalidad.pdf 

Leontiev, A. N. (2004). O desenvolvimento do psiquismo (R. E. Frias, Trad., 2ª ed.). São Paulo: 

Centauro. Recuperado de: https://pt.scribd.com/document/493897545/LEONTIEV-A-N-O-

Desenvolvimento-Do-Psiquismo 

Leontiev, A. N. (2010a). Os princípios psicológicos da brincadeira pré-escolar. In L. S. 

Vigotskii, A. R. Luria, A. N. Leontiev (Orgs.), Linguagem, desenvolvimento e aprendizagem 

(M. V. Villalobos, Trad., 11ª ed., pp. 119-142). São Paulo: Ícone. Recuperado de: 

https://www.unifal-mg.edu.br/humanizacao/wp-

content/uploads/sites/14/2017/04/VIGOTSKI-Lev-Semenovitch-Linguagem-

Desenvolvimento-e-Aprendizagem.pdf  

Leontiev, A. N. (2010b). Uma contribuição à teoria do desenvolvimento da psique infantil. In 

L. S. Vigotskii, A. R. Luria, A. N. Leontiev (Orgs.), Linguagem, desenvolvimento e 

aprendizagem (M. V. Villalobos, Trad., 11ª ed., pp. 59-84). São Paulo: Ícone. Recuperado de: 

https://www.unifal-mg.edu.br/humanizacao/wp-

content/uploads/sites/14/2017/04/VIGOTSKI-Lev-Semenovitch-Linguagem-

Desenvolvimento-e-Aprendizagem.pdf  

Leontiev, A. N. (2017). As necessidades e os motivos da atividade (A. M. Longarezi & P. L. J. 

Franco, Trads.). In A. M. Longarezi, & R. V. Puentes (Orgs.), Ensino Desenvolvimental 

Antologia Livro I (pp. 39-57). Uberlândia: Editora da Universidade Federal de Uberlândia – 

EDUFU. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/67835/mod_resource/content/2/Alexandra%20Kolontai.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/67835/mod_resource/content/2/Alexandra%20Kolontai.pdf
https://feminismosemdemagogia.wordpress.com/2016/06/23/a-cultura-do-estupro-da-sua-origem-ate-a-atualidade/
https://feminismosemdemagogia.wordpress.com/2016/06/23/a-cultura-do-estupro-da-sua-origem-ate-a-atualidade/
https://opas.org.br/wp-content/uploads/2015/09/relatorio-mundial-violencia-saude-1.pdf
https://www.scielo.br/j/rsp/a/dPRtfF49KS7mhMGvzXR78kd/?format=pdf&lang=pt
https://www.marxists.org/portugues/tematica/livros/soc_eman_mulher/index.htm
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905267/mod_resource/content/5/Actividad_Conciencia_Personalidad.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905267/mod_resource/content/5/Actividad_Conciencia_Personalidad.pdf
https://pt.scribd.com/document/493897545/LEONTIEV-A-N-O-Desenvolvimento-Do-Psiquismo
https://pt.scribd.com/document/493897545/LEONTIEV-A-N-O-Desenvolvimento-Do-Psiquismo
https://www.unifal-mg.edu.br/humanizacao/wp-content/uploads/sites/14/2017/04/VIGOTSKI-Lev-Semenovitch-Linguagem-Desenvolvimento-e-Aprendizagem.pdf
https://www.unifal-mg.edu.br/humanizacao/wp-content/uploads/sites/14/2017/04/VIGOTSKI-Lev-Semenovitch-Linguagem-Desenvolvimento-e-Aprendizagem.pdf
https://www.unifal-mg.edu.br/humanizacao/wp-content/uploads/sites/14/2017/04/VIGOTSKI-Lev-Semenovitch-Linguagem-Desenvolvimento-e-Aprendizagem.pdf
https://www.unifal-mg.edu.br/humanizacao/wp-content/uploads/sites/14/2017/04/VIGOTSKI-Lev-Semenovitch-Linguagem-Desenvolvimento-e-Aprendizagem.pdf
https://www.unifal-mg.edu.br/humanizacao/wp-content/uploads/sites/14/2017/04/VIGOTSKI-Lev-Semenovitch-Linguagem-Desenvolvimento-e-Aprendizagem.pdf
https://www.unifal-mg.edu.br/humanizacao/wp-content/uploads/sites/14/2017/04/VIGOTSKI-Lev-Semenovitch-Linguagem-Desenvolvimento-e-Aprendizagem.pdf


265 
 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905273/mod_resource/content/1/Antologia_2017.p

df 

Lessa, S. (2012). Abaixo a família monogâmica! São Paulo: Instituto Lukács. Recuperado de: 

https://eupassarin.files.wordpress.com/2012/12/abaixofamilia.pdf 

Lewontin, R. C. (2001). Biologia como ideologia: a doutrina do DNA (F. A. M. Duarte, F. 

Muniz, J. T. Sales, Trads.). Ribeirão Preto: FUNPEC Editora. 

Lima, D. C., Büchele, F., & Clímaco, D. A. (2008). Homens, Gênero e Violência Contra a 

Mulher. Revista Saúde e Sociedade, 17(2), pp. 69-81. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/sausoc/a/8cXqsYThdjHpPZm3PBtWCQC/?format=pdf&lang=pt 

Lima, C. M. A. (2013). A OPRESSÃO CONTRA A MULHER E A EDUCAÇÃO: UMA ANÁLISE 

CLASSISTA DO DISCURSO DO CAPITAL (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-

Graduação em Educação do Centro de Educação, Universidade Estadual do Ceará, Fortaleza, 

CE, Brasil. Recuperado de: https://www.uece.br/wp-

content/uploads/sites/29/2014/05/dissertacao_cristiane_abreu_lima.pdf 

Lima, R. M. D. (2020a). A CULPA NÃO É DELAS: REPRESENTAÇÕES SOCIAIS SOBRE 

VIOLÊNCIA DE GÊNERO, VÍTIMA E AGRESSOR (Dissertação de Mestrado). Programa de 

Pós-Graduação em Psicologia da Faculdade de Ciências Humanas, Fundação Universidade 

Federal de Mato Grosso do Sul, Campo Grande, MS, Brasil. Recuperado de: 

https://www.observatorio.sead.ms.gov.br/wp-content/uploads/2021/11/A-Culpa-nao-e-

Delas.pdf 

Lima, M. A. A. D. (2020b). POÉTICA DAS MINAS PHB: CARTOGRAFIA DOS MODOS DE 

SUJEIÇÃO E RESISTÊNCIA DE MULHERES ÀS VIOLÊNCIAS DE GÊNERO (Dissertação de 

Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia, Universidade Federal do Piauí, 

Parnaíba, PI, Brasil. 

Lima, A. J. (2021). EDUCAÇÃO E OPRESSÃO DE GÊNERO NA OBRA “MITOS DA 

DOMINAÇÃO MASCULINA”: UM ESTUDO FUNDAMENTADO NA ONTOLOGIA 

MARXIANA (Tese de Doutorado). Programa de Pós-Graduação em Educação Brasileira da 

Faculdade de Educação, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, CE, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/61157/3/2021_tese_ajlima.pdf 

Lima, S. C. S., & Rodrigues, J. S. (2022). A VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER NA 

PERSPECTIVA DA PSICOLOGIA: UMA REVISÃO BIBLIOGRÁFICA. Revista de 

Psicologia, 13(1), pp. 139-153. Recuperado de: 

http://www.periodicos.ufc.br/psicologiaufc/article/view/71609. doi: 

10.36517/revpsiufc.13.1.2022.11 

Lisboa, T. K. (2014). Violência de gênero, políticas públicas para o seu enfrentamento e o  papel 

do serviço social. Revista Temporalis, (27), pp. 33-56. Recuperado de: 

https://periodicos.ufes.br/temporalis/article/view/6543/5839 

Longarezi, A. M. & Franco, P. L. J. (2013). Educação escolar enquanto unidade significado 

social/sentido pessoal. Revista Nuances: estudos sobre Educação, 24(1), pp. 92-109. 

Recuperado de: https://revista.fct.unesp.br/index.php/Nuances/article/view/2157/longarezi 

Lopes, N. D. (2017, agosto). A VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER NO CAPITALISMO 

CONTEMPORÂNEO: OPRESSÃO, EXPLORAÇÃO E MANUTENÇÃO DO SISTEMA. 

Anais do Seminário Internacional Fazendo Gênero: 13º MUNDOS DE MULHERES & 

FAZENDO GÊNERO 11 – TRANSFORMAÇÕES, CONEXÕES, DESLOCAMENTOS. 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905273/mod_resource/content/1/Antologia_2017.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4905273/mod_resource/content/1/Antologia_2017.pdf
https://eupassarin.files.wordpress.com/2012/12/abaixofamilia.pdf
https://www.scielo.br/j/sausoc/a/8cXqsYThdjHpPZm3PBtWCQC/?format=pdf&lang=pt
https://www.observatorio.sead.ms.gov.br/wp-content/uploads/2021/11/A-Culpa-nao-e-Delas.pdf
https://www.observatorio.sead.ms.gov.br/wp-content/uploads/2021/11/A-Culpa-nao-e-Delas.pdf
http://www.periodicos.ufc.br/psicologiaufc/article/view/71609
https://periodicos.ufes.br/temporalis/article/view/6543/5839


266 
 

Florianópolis, SC, Brasil. Recuperado de: 

http://www.wwc2017.eventos.dype.com.br/resources/anais/1496195410_ARQUIVO_Modelo

_Texto_completo_MM_FG(2).pdf 

Louro, G. L. (1997). Gênero, sexualidade e educação: Uma perspectiva pós-estruturalista (6ª 

ed.). Petrópolis: Editora Vozes. Recuperado de: 

https://bibliotecaonlinedahisfj.wordpress.com/wp-content/uploads/2015/03/genero-

sexualidade-e-educacao-guacira-lopes-louro.pdf 

Lowy, M. (1991). Ideologias e ciência social: elementos para uma análise marxista (7ª ed.). 

São Paulo: EDUC – Editora da PUC-SP. Recuperado de: 

https://pt.scribd.com/document/380668791/Michael-Lowy-Ideologias-e-Ciencia-Social-

Elementos-Para-Uma-Analise-Marxista 

Lugones, M. (2008). Colonialidad y Género. Revista Tabula rasa, 9, pp. 73-101. Recuperado 

de: http://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf 

Lugones, M. (2014). Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, 22(3), 

pp. 935-952. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/QtnBjL64Xvssn9F6FHJqnzb/?format=pdf&lang=pt 

Lukács, G. (2009). O jovem Marx e outros escritos de filosofia. (C. N. Coutinho & J. P. Netto, 

Trads., 2ª ed.). (C. N. Coutinho & J. P. Netto, Orgs.). Rio de Janeiro: Editora UFRJ. 

Lukács, G. (2013). Para uma ontologia do ser social II (N. Schneider, Trad.). (I. Tonet & R. 

V. Fortes, Cols.). São Paulo: Boitempo. Recuperado de: 

https://gpect.files.wordpress.com/2016/12/ff130318ae9d9b74571de73bdc7d1509.pdf 

Machado, L. V., Facci, M. G. D., & Barroco, S. M. S. (2011). TEORIA DAS EMOÇÕES EM 

VIGOTSKI. Revista Psicologia em Estudo, 16(4), pp. 647-657. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/pe/a/cvL9hMXKctvZpzF3nLFdyYw/?format=pdf&lang=pt 

Magiolino, L. L. S. (2010). EMOÇÕES HUMANAS E SIGNIFICAÇÃO NUMA PERSPECTIVA 

HISTÓRICO-CULTURAL DO DESENVOLVIMENTO HUMANO: um estudo teórico da obra 

de Vigotski (Tese de Doutorado). Programa de Pós-Graduação em Educação da Faculdade de 

Educação, Universidade Estadual de Campinas – UNICAMP, Campinas, SP, Brasil. 

Recuperado de: https://www.unifal-mg.edu.br/humanizacao/wp-

content/uploads/sites/14/2017/11/magiolino_2-1.pdf 

Maia, S. M. (2018, dezembro). IDEOLOGIA COMO INSTRUMENTO DE DOMINAÇÃO 

FRENTE AOS PROCESSOS DE FORMAÇÃO DA CONSCIÊNCIA DE CLASSE. Anais do 

16º Encontro Nacional de Pesquisadores em Serviço Social – ENPESS – Movimentos Sociais 

e Serviço Social. Vitória, ES, Brasil, 1. Recuperado de: 

https://periodicos.ufes.br/abepss/article/view/22251 

Mantovani, G. L. O. (2018). ENFRENTAMENTO À VIOLÊNCIA CONTRA AS MULHERES: 

DISCURSOS E ACONTECIMENTOS DA CASA DA MULHER BRASILEIRA (Dissertação de 

Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia da Faculdade de Ciências Humanas, 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Campo Grande, MS, Brasil. 

Recuperado de: https://www.observatorio.sead.ms.gov.br/wp-

content/uploads/2022/02/ENFRENTAMENTO-A-VIOLENCIA-CONTRA-AS-

MULHERES.pdf 

Marcelino, G. H. (2019). Feminismo, ponto de renovação do marxismo. Revista Outubro, 33, 

pp. 31-62. Recuperado de: https://outubrorevista.com.br/wp-

http://www.wwc2017.eventos.dype.com.br/resources/anais/1496195410_ARQUIVO_Modelo_Texto_completo_MM_FG(2).pdf
http://www.wwc2017.eventos.dype.com.br/resources/anais/1496195410_ARQUIVO_Modelo_Texto_completo_MM_FG(2).pdf
https://pt.scribd.com/document/380668791/Michael-Lowy-Ideologias-e-Ciencia-Social-Elementos-Para-Uma-Analise-Marxista
https://pt.scribd.com/document/380668791/Michael-Lowy-Ideologias-e-Ciencia-Social-Elementos-Para-Uma-Analise-Marxista
http://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf
https://gpect.files.wordpress.com/2016/12/ff130318ae9d9b74571de73bdc7d1509.pdf
https://www.scielo.br/j/pe/a/cvL9hMXKctvZpzF3nLFdyYw/?format=pdf&lang=pt
https://periodicos.ufes.br/abepss/article/view/22251
https://www.observatorio.sead.ms.gov.br/wp-content/uploads/2022/02/ENFRENTAMENTO-A-VIOLENCIA-CONTRA-AS-MULHERES.pdf
https://www.observatorio.sead.ms.gov.br/wp-content/uploads/2022/02/ENFRENTAMENTO-A-VIOLENCIA-CONTRA-AS-MULHERES.pdf
https://www.observatorio.sead.ms.gov.br/wp-content/uploads/2022/02/ENFRENTAMENTO-A-VIOLENCIA-CONTRA-AS-MULHERES.pdf


267 
 

content/uploads/2020/01/02_Marcelino.pdf 

March, K. C. (2017). CORPOS SUBJUGADOS: ESTUPRO COMO PROBLEMÁTICA 

HISTÓRICA. Revista Oficina do Historiador, 10(1), pp. 97-116. Recuperado de: 

https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/oficinadohistoriador/article/view/26768/1567

6. doi: 10.15448/2178-3748.2017.1.26768 

Mariano, M. D. M. (2020). Violência e gênero: um estudo sobre a violência contra a mulher 

em Cuiabá - Mato Grosso, 2014 a 2018 (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-

Graduação em Saúde Coletiva do Instituto de Saúde Coletiva, Universidade Federal de Mato 

Grosso, Cuiabá, MT, Brasil. 

Marinho, P. A. S. (2014). Pedras no caminho? Guardo todas, um dia vou construir um castelo. 

O processo de empoderamento de mulheres em situação de violência (Dissertação de 

Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Instituto de Psicologia, Universidade 

Federal do Rio de Janeiro – UFRJ, Rio de Janeiro, RJ, Brasil.   

Martins, L. M. (2001). Análise sócio-histórica do processo de personalização de professores 

(Tese de Doutorado). Programa de Pós-Graduação em Educação da Faculdade de Filosofia e 

Ciência, Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho” – UNESP, Marília, SP, 

Brasil. Recuperado de: https://formacaodocente.files.wordpress.com/2012/09/martins_ligia_-

_analise_socio-historica_do_processo_de_personalizacao_de_professores.pdf 

Martins, L. M. (2004). A NATUREZA HISTÓRICO-SOCIAL DA PERSONALIDADE. 

Revista Caderno Cedes, 62(24), pp. 82-99. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/ccedes/a/Xj7t9S4VCrjyHcrw5xmydPc/?lang=pt&format=pdf 

Martins, L. M., & Eidt, N. M. (2010). TRABALHO E ATIVIDADE: CATEGORIAS DE 

ANÁLISE NA PSICOLOGIA HISTÓRICO-CULTURAL DO DESENVOLVIMENTO. 

Revista Psicologia em Estudo, 15(4), pp. 675-683. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/pe/a/P4BLV9bV3zzMmqJ7bDkjcCc/?format=pdf&lang=pt  

Martins, L. M. (2011). O DESENVOLVIMENTO DO PSIQUISMO E A EDUCAÇÃO 

ESCOLAR: contribuições à luz da psicologia histórico-cultural e da pedagogia histórico-

crítica (Tese de Livre-Docência). Departamento de Psicologia da Faculdade de Ciências, 

Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho” – UNESP, Bauru, SP, Brasil. 

Recuperado de: https://formacaodocente.files.wordpress.com/2012/09/martins_ligia_-

_o_desenvolvimento_do_psiquismo_e_a_educacao_escolar.pdf 

Martins, K. O., & Lacerda Jr., F. (2014). A Contribuição de Martín-Baró para o Estudo da 

Violência: uma apresentação. Revista Psicologia Política, 14(31), pp. 569-589. Recuperado de: 

https://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v14n31/v14n31a10.pdf 

Martins, L. M., & Carvalho, B. (2016). A ATIVIDADE HUMANA COMO UNIDADE 

AFETIVO-COGNITIVA: UM ENFOQUE HISTÓRICO-CULTURAL. Revista Psicologia em 

Estudo, 21(4), pp. 699-710. Recuperado de: 

https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/PsicolEstud/article/view/32431/pdf 

Martuscelli, D. E. (2020). Os desafios do feminismo marxista na atualidade. Chapecó: Coleção 

marxismo21. 

Marx, K., & Engels, F. (1998). Manifesto do partido comunista (A. Pina, Trad.). São Paulo: 

Boitempo. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2545967/mod_resource/content/1/MARX%3B%20E

NGELS.%20Manifesto%20Comunista.pdf 

https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/oficinadohistoriador/article/view/26768/15676
https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/oficinadohistoriador/article/view/26768/15676
https://formacaodocente.files.wordpress.com/2012/09/martins_ligia_-_analise_socio-historica_do_processo_de_personalizacao_de_professores.pdf
https://formacaodocente.files.wordpress.com/2012/09/martins_ligia_-_analise_socio-historica_do_processo_de_personalizacao_de_professores.pdf
https://www.scielo.br/j/ccedes/a/Xj7t9S4VCrjyHcrw5xmydPc/?lang=pt&format=pdf
https://www.scielo.br/j/pe/a/P4BLV9bV3zzMmqJ7bDkjcCc/?format=pdf&lang=pt
https://formacaodocente.files.wordpress.com/2012/09/martins_ligia_-_o_desenvolvimento_do_psiquismo_e_a_educacao_escolar.pdf
https://formacaodocente.files.wordpress.com/2012/09/martins_ligia_-_o_desenvolvimento_do_psiquismo_e_a_educacao_escolar.pdf
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/PsicolEstud/article/view/32431/pdf


268 
 

Marx. K. (2004). Manuscritos econômicos-filosóficos (J. Ranieri, Trad.). São Paulo: Boitempo. 

Recuperado de: https://marcosfabionuva.files.wordpress.com/2011/08/manuscritos-

econc3b4mico-filosc3b3ficos.pdf 

Marx, K. (2006a). O capital: crítica da economia política. Livro Primeiro: “O processo de 

produção do capital” (R. Sant’Anna, Trad.). Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2006. 

Marx, K. (2006b). Sobre o suicídio (R. Enderle & F. Fontanella, Trads.). São Paulo: Boitempo. 

Recuperado de: https://fredericolambertucci.wordpress.com/wp-

content/uploads/2017/05/marx-karl-sobre-o-suicc3addio-boitempo.pdf 

Marx, K., & Engels, F. (2007). Primeira parte. In K. Marx, & F. Engels. A Ideologia Alemã (R. 

Enderle, N. Schneider, L. C. Martorano, Trads.). São Paulo: Boitempo. Recuperado de: 

http://abdet.com.br/site/wp-content/uploads/2014/12/A-Ideologia-Alem%C3%A3.pdf 

Marx, K. (2013). O capital: crítica da economia política. Livro Primeiro: “O processo de 

produção do capital” (R. Enderle, Trad.). São Paulo: Boitempo. Recuperado de: 

https://www.gepec.ufscar.br/publicacoes/livros-e-colecoes/marx-e-engels/o-capital-livro-

1.pdf 

Marx, K. (2015). Cadernos de Paris & Manuscritos econômico-filosóficos de 1844 (J. P. Netto 

& M. A. Pacheco, Trads.). São Paulo: Expressão Popular.  

Mathieu, N. C. (2009). Sexo e gênero. In H. Hirata, F. Laborie, H. L. Doaré, D. Senotier (Orgs.), 

DICIONÁRIO CRÍTICO DO FEMINISMO (pp. 222-231). São Paulo: Editora UNESP. 

Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4098403/mod_resource/content/1/Kergoat%20p.67-

75%20in%20Dicionario_critico_do_feminismo%202009.pdf 

Matos, K. K. G. S. (2020). PRODUÇÕES CIENTÍFICAS BRASILEIRAS EM PSICOLOGIA 

SOBRE VIOLÊNCIA CONTRA MULHERES (Tese de Doutorado). Programa de Pós-

Graduação em Psicologia, Pontifícia Universidade Católica de Goiás, Goiânia, GO, Brasil.  

Medeiros, M. P., & Zanello, V. (2018). Relação entre a violência e a saúde mental das mulheres 

no Brasil: análise das políticas públicas. Revista Estudos e Pesquisas em Psicologia, 18(1), pp. 

384-403. Recuperado de: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/epp/v18n1/v18n1a21.pdf 

Medrado, B., & Méllo, R. P. (2008). POSICIONAMENTOS CRÍTICOS E ÉTICOS SOBRE A 

VIOLÊNCIA CONTRA AS MULHERES. Revista Psicologia e Sociedade, 20, pp. 78-86. 

Recuperado de:                                                     

https://www.scielo.br/j/psoc/a/kj6s6xfJkXRXgYtFVDPvXYw/?format=pdf&lang=pt 

Medrado, B., Lemos, A. R., & Brasilino, J. (2011). VIOLÊNCIA DE GÊNERO: 

PARADOXOS NA ATENÇÃO A HOMENS. Revista Psicologia em Estudo, 16(3), pp. 471-

478. Recuperado de: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=287122139013 

Mello, M. A. (2020). O Conceito de Mediação na Teoria Histórico-Cultural e as Práticas 

Pedagógicas. Revista APRENDER – Caderno de Filosofia e Psicologia da Educação, 23, pp. 

72-89. Recuperado de: https://periodicos2.uesb.br/index.php/aprender/article/view/7317/5105 

Mendes, A. C. V. (2018, dezembro). A VIOLÊNCIA SEXUAL COMO ELEMENTO DA 

CULTURA E SOCIABILIDADES: SUAS MANIFESTAÇÕES HISTÓRICAS E ATUAIS. 

Anais XVI Encontro Nacional de Pesquisadores em Serviço Social – ENPESS. Vitória, ES, 

Brasil. Recuperado de: https://periodicos.ufes.br/abepss/article/view/23282 

Meneghel, S. N., Mueller, B., Collaziol, M. E., & Quadros, M. M. (2013). Repercussões da Lei 

https://marcosfabionuva.files.wordpress.com/2011/08/manuscritos-econc3b4mico-filosc3b3ficos.pdf
https://marcosfabionuva.files.wordpress.com/2011/08/manuscritos-econc3b4mico-filosc3b3ficos.pdf
http://abdet.com.br/site/wp-content/uploads/2014/12/A-Ideologia-Alem%C3%A3.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4098403/mod_resource/content/1/Kergoat%20p.67-75%20in%20Dicionario_critico_do_feminismo%202009.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4098403/mod_resource/content/1/Kergoat%20p.67-75%20in%20Dicionario_critico_do_feminismo%202009.pdf
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/epp/v18n1/v18n1a21.pdf
https://periodicos2.uesb.br/index.php/aprender/article/view/7317/5105
https://periodicos.ufes.br/abepss/article/view/23282


269 
 

Maria da Penha no enfrentamento da violência de gênero. Revista Ciência e Saúde Coletiva, 

18(3), pp. 691-700. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/csc/a/gZtYwLDYSqtgp7wGTTXHw4z/?format=pdf&lang=pt 

Mészáros, I. (1996). O poder da ideologia. São Paulo: Editora Ensaio. Recuperado de: 

https://pt.scribd.com/document/373251926/197477832-meszaros-o-poder-da-ideologia-pdf-

pdf 

Mészáros, I. (2002). A liberação das mulheres: a questão da igualdade substantiva. In I. 

Mészáros. Para além do capital Rumo a uma teoria da transição (P. C. Castanheira & S. Lessa, 

Trads.). São Paulo: Editora Boitempo. Recuperado de: 

https://files.cercomp.ufg.br/weby/up/208/o/para-alem-do-capital.pdf 

Mészáros, I. (2006). A teoria da alienação em Marx (I. Tavares, Trad.). São Paulo: Boitempo. 

Recuperado de: https://pt.scribd.com/document/326784692/MESZAROS-Istvan-a-Teoria-Da-

Alienacao-Em-Marx 

Mészáros, I. (2011). Transformações materiais e formas ideológicas. In I. Mészáros. Estrutura 

social e formas de consciência II: a dialética da estrutura e da história. São Paulo: Boitempo. 

Minayo, M. C. S. (1994). A Violência social sob a Perspectiva da Saúde Pública. Revista 

Caderno de Saúde Pública, 10(1), pp. 7-18. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/csp/a/dgQ85GcNMfTCPByHzZTK6CM/?format=pdf&lang=pt 

Minayo, M. C. S. (2006). Violência e saúde. Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ. Recuperado 

de: https://static.scielo.org/scielobooks/y9sxc/pdf/minayo-9788575413807.pdf 

Minayo, M. C. S. (2020). Conceitos, teorias e tipologias de violência: a violência faz mal à 

saúde. In K. Njaine, S.G. Assis, P. Constantino, J.Q. Avanci (Eds.), Impactos da Violência na 

Saúde (4ª ed., pp. 19-42). Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ. Recuperado de: 

https://static.scielo.org/scielobooks/7yzrw/pdf/njaine-9788575415887.pdf 

Ministério da Saúde. (2004). Política Nacional de Atenção Integral à Saúde da Mulher: 

Princípios e diretrizes. Brasília: Ministério da Saúde. Recuperado de: 

https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/politica_nac_atencao_mulher.pdf 

Ministério da Saúde. (2012a). Prevenção e tratamento dos agravos resultantes da violência 

sexual contra mulheres e adolescentes: norma técnica (3ª ed.). Brasília: Ministério da Saúde. 

Recuperado de: 

https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/prevencao_agravo_violencia_sexual_mulheres_3e

d.pdf  

Ministério da Saúde. (2012b). Sistema de Informações de Agravos de Notificação (SINAN). 

Violência contra a mulher. Recuperado de: http://dtr2004.saude.gov.br/sinanweb 

Ministério do Trabalho e Emprego. (2024). Mulheres recebem 19,4% a menos que os homens, 

aponta 1º Relatório de Transparência Salarial. Recuperado de: https://www.gov.br/trabalho-

e-emprego/pt-br/noticias-e-conteudo/2024/Marco/mulheres-recebem-19-4-a-menos-que-os-

homens-aponta-1o-relatorio-de-transparencia-

salarial#:~:text=Mulheres%20recebem%2019%2C4%25%20a,Minist%C3%A9rio%20do%20

Trabalho%20e%20Emprego 

Monteiro, P. V. R. (2015). A UNIDADE AFETIVO-COGNITIVA: ASPECTOS CONCEITUAIS 

E METODOLÓGICOS A PARTIR DA PSICOLOGIA HISTÓRICO-CULTURAL (Dissertação 

de Mestrado). Programa de Pós-Graduação - Mestrado em Psicologia do Setor de Ciências 

https://www.scielo.br/j/csp/a/dgQ85GcNMfTCPByHzZTK6CM/?format=pdf&lang=pt
https://static.scielo.org/scielobooks/7yzrw/pdf/njaine-9788575415887.pdf
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/politica_nac_atencao_mulher.pdf
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/prevencao_agravo_violencia_sexual_mulheres_3ed.pdf
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/prevencao_agravo_violencia_sexual_mulheres_3ed.pdf
http://dtr2004.saude.gov.br/sinanweb


270 
 

Humanas, Universidade Federal do Paraná – UFPR, Curitiba, PR, Brasil. Recuperado de: 

https://acervodigital.ufpr.br/bitstream/handle/1884/41389/R%20-%20D%20-

%20PATRICIA%20VERLINGUE%20RAMIRES%20MONTEIRO.pdf?sequence=2&isAllo

wed=y 

Monteiro, P. V. R., & Rossler, J. H. (2020). A unidade afetivo-cognitiva: aspectos conceituais 

e metodológicos a partir da psicologia histórico-cultural. Psicologia Revista, 29(2), pp. 310-

334. Recuperado de: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/psicorevista/article/view/43966/33990. doi: 

10.23925/2594-3871.2020v29i2p310-334 

Moraes, A. F., & Ribeiro, L. (2012). As políticas de combate à violência contra a mulher no 

Brasil e a “responsabilização” dos “homens autores de violência”. Sexualidad, Salud y Sociedad 

- Revista Latinoamericana, (11), pp. 37-58. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/sess/a/CHMsr4thgHMywYGnwWpWzhf/?format=pdf&lang=pt 

Moraes, L. C. G., & Esquenazi, A. (2020). Epistemologias, práxis e desafios conjunturais nas 

relações entre feminismo(s) e marxismo. In E. D. Martuscelli (Org.), Os desafios do feminismo 

marxista na atualidade (pp. 89-100). Chapecó: Coleção marxismo21.  

Moraes, L. C. G. (2021). Capitalismo e patriarcado em pauta: aproximações e distanciamentos 

entre feminismo e marxismo. In V. T. Fernandez, A. Esquenazi, L. C. G. Moraes (Orgs.), 

Trabalho e práxis: novas configurações, velhos dilemas (pp. 87-108). Marília: Lutas 

Anticapital.  

Morais, S. W. (2013). VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER, UMA REALIDADE VELADA NO 

BAIRRO VILA TEREZINHA: Participação comunitária para o fim dos conflitos (Dissertação 

de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia Social, Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo – PUC-SP, São Paulo, SP, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.pucsp.br/bitstream/handle/17062/1/Suzimar%20Wacton%20de%20Morais.

pdf 

Moreira, J. M., Peixinho, H. L. S., Cordeiro, G. O., & Souza, J. M. (2020). Concepções de 

gênero e violência contra a mulher. Revista Ciências Psicológicas, 14(2), pp. 1-15. Recuperado 

de: https://www.redalyc.org/journal/4595/459565063017/html/. doi: 10.22235/cp.v14i2.2309 

Moreno, R. (2017). Violência Contra a Mulher: o Desencontro entre os Gêneros. Revista 

Psicologia: Ensino & Formação, 8(1), pp. 83-96. Recuperado de: 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/pef/v8n1/v8n1a08.pdf. doi: 10.21826/2179-58002017818396 

Mota, M. D. L. (2017). VIOLÊNCIA CONTRA AS MULHERES E SAÚDE MENTAL: 

SILENCIAMENTOS E INVISIBILIDADES DO SOFRIMENTO DE USUÁRIAS DA ATENÇÃO 

PRIMÁRIA À SAÚDE EM RECIFE (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação 

em Psicologia do Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de 

Pernambuco, Recife, PE, Brasil. Recuperado de:  

https://repositorio.ufpe.br/bitstream/123456789/25471/1/DISSERTA%c3%87%c3%83O%20

Mirella%20Lucena%20Mota.pdf 

Motta, L. E. (2019). Marxismo e a crítica ao Direito moderno: os limites da judicialização da 

política. Revista Direito e Práxis, 2(10), pp. 1118-1148. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/rdp/a/NcY7B7G4CdDdK77PXxpzKQs/?format=pdf&lang=pt 

Moura, C. (2014). Dialética Radical do Brasil negro (2ª ed.). São Paulo. Fundação Maurício 

Grabois co-edição com Anita Garibaldi. Recuperado de: https://contrapoder.net/wp-

https://acervodigital.ufpr.br/bitstream/handle/1884/41389/R%20-%20D%20-%20PATRICIA%20VERLINGUE%20RAMIRES%20MONTEIRO.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://acervodigital.ufpr.br/bitstream/handle/1884/41389/R%20-%20D%20-%20PATRICIA%20VERLINGUE%20RAMIRES%20MONTEIRO.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://acervodigital.ufpr.br/bitstream/handle/1884/41389/R%20-%20D%20-%20PATRICIA%20VERLINGUE%20RAMIRES%20MONTEIRO.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://revistas.pucsp.br/index.php/psicorevista/article/view/43966/33990
https://www.scielo.br/j/sess/a/CHMsr4thgHMywYGnwWpWzhf/?format=pdf&lang=pt
https://www.redalyc.org/journal/4595/459565063017/html/
https://doi.org/10.22235/cp.v14i2.2309
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/pef/v8n1/v8n1a08.pdf
https://repositorio.ufpe.br/bitstream/123456789/25471/1/DISSERTA%c3%87%c3%83O%20Mirella%20Lucena%20Mota.pdf
https://repositorio.ufpe.br/bitstream/123456789/25471/1/DISSERTA%c3%87%c3%83O%20Mirella%20Lucena%20Mota.pdf


271 
 

content/uploads/2021/05/Dialetica-Radical-do-Brasil-Negro.pdf 

Moya, I. (2019). Machismo: você entende mesmo o que significa?. Politize!. Recuperado de: 

https://www.politize.com.br/o-que-e-machismo/ 

Muszkat, S. (2008). Desamparo e violência de gênero: Uma formulação. Revista psicanálise e 

cultura, 31(47), pp. 125-132. Recuperado de: 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/ide/v31n47/v31n47a23.pdf 

Nascimento, A. C. O. (2015a, outubro). EDUCAÇÃO SEXISTA: UMA REPRODUÇÃO DA 

IDEOLOGIA PATRIARCAL. Anais do II CONEDU – Congresso Nacional de Educação, 

Campina Grande, PB, Brasil, 1. Recuperado de: 

https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/15913 

Nascimento, B. S. (2015b). Atitudes Frente à Violência Contra a Mulher: O papel dos Valores 

e da Desumanização da Mulher (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em 

Psicologia Social do Centro de Ciências Humanas e Letras, Universidade Federal da Paraíba, 

João Pessoa, PB, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufpb.br/jspui/bitstream/tede/7643/2/arquivototal.pdf 

Nascimento, A. C. O. (2016). A influência da ideologia patriarcal na definição dos brinquedos 

infantis. EM PAUTA, Revista da Faculdade de Serviço Social da Universidade do Estado do 

Rio de Janeiro, 14(37), pp. 296–318. Recuperado de: https://www.e-

publicacoes.uerj.br/revistaempauta/article/view/25399/18367 

Nascimento, J. B. B. (2019). A VIOLÊNCIA NA SOCIEDADE E NA EDUCAÇÃO EM MARX 

E ENGELS (Tese de Doutorado). Programa de Pós-Graduação em Educação Brasileira da 

Faculdade de Educação, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, CE, Brasil. 

Netto, J. P. (1981). Capitalismo e reificação. São Paulo: Livraria Editora Ciências Humanas. 

Recuperado de: https://pt.scribd.com/document/94673686/NETTO-Jose-Paulo-Capitalismo-e-

Reificacao  

Nogueira, C. (2001). Construcionismo Social, Discurso e Género. Revista PSICOLOGIA, 

15(1), pp. 43-65. Recuperado de: 

https://revista.appsicologia.org/index.php/rpsicologia/article/view/490/260  

Nogueira, L. (2018). As determinações patriarcais-heterossexistas da sociedade capitalista. In 

L. Nogueira, E. Hilário, T. T. Paz, K. Amarro (Orgs.), HAASTEMOS A BANDEIRA 

COLORIDA: Diversidade sexual e de gênero no Brasil. São Paulo: Expressão Popular. 

Nolasco, S. A. (1993). O mito da masculinidade. Rio de Janeiro: Rocco. Recuperado de: 

https://pt.scribd.com/document/509156324/O-Mito-Da-Masculinidade-Socrates-Nolasco 

Noronha, J. C., Lima, L. D., & Machado, C. V. (2012). O Sistema Único de Saúde – SUS. In 

L. Giovanella, S. Scorel, L. V. C. Lobato, J. C. Noronha & A. I. Carvalho (Orgs.), Políticas e 

sistema de saúde no Brasil (2ª ed., pp. 365-394). Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ. 

Recuperado de: https://books.scielo.org/id/c5nm2/pdf/giovanella-9788575413494.pdf 

Nunes, A. C. A. S. (2017). ANÁLISE DE ARRANJOS DE IMPLEMENTAÇÃO DE POLÍTICAS 

PÚBLICAS DE COMBATE À VIOLÊNCIA CONTRA MULHERES EM MUNICÍPIOS DE 

PEQUENO PORTE (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Política 

Públicas, Universidade Federal do ABC, São Bernardo do Campo, SP, Brasil. 

Oliveira, B. (2005). A dialética do singular-particular-universal. In A. A. Abrantes, N. R. Silva, 

S. T. F. Martins (Orgs.), Método histórico-social na psicologia social (pp. 25-51). Petrópolis: 

https://www.politize.com.br/o-que-e-machismo/
https://www.politize.com.br/o-que-e-machismo/
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/ide/v31n47/v31n47a23.pdf
https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/15913
https://revista.appsicologia.org/index.php/rpsicologia/article/view/490/260
https://pt.scribd.com/document/509156324/O-Mito-Da-Masculinidade-Socrates-Nolasco
https://books.scielo.org/id/c5nm2/pdf/giovanella-9788575413494.pdf


272 
 

Vozes. Recuperado de: http://evoluireducacional.com.br/wp-

content/uploads/2012/08/OLIVEIRA-B.-A-Dialetica-do-Singular-Particular-Universal.pdf 

Oliveira, C. M. (2015). OS SENTIDOS PRODUZIDOS PARA A VIOLÊNCIA CONTRA AS 

MULHERES PELA EQUIPE DA DELEGACIA ESPECIALIZADA DE ATENDIMENTO À 

MULHER DE BETIM/MG (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em 

Psicologia, Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, Belo Horizonte, MG, Brasil.  

Oliveira, J., & Scorsolini-Comin, F. (2020). PERCEPÇÕES SOBRE INTERVENÇÕES 

GRUPAIS COM HOMENS AUTORES DE VIOLÊNCIA CONTRA AS MULHERES. 

Revista Psicologia e Sociedade, 33, pp. 1-18. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/F9k8Cd77pTjS5JfZtNMTSbv/?format=pdf&lang=pt 

Oliveira, L. S. (2020). POR UM CUIDADO MENOR: MULHERES, VIOLÊNCIAS E 

PSICOLOGIA(S) FEMINISTA(S) (Tese de Doutorado). Programa de Pós-Graduação em 

Psicologia do Instituto de Psicologia, Universidade Federal Fluminense, Niteroi, RJ, Brasil. 

Recuperado de: http://slab.uff.br/wp-

content/uploads/sites/101/2021/06/2020_t_LucianaOliveira.pdf 

Olivio, M. C. (2015). “DAS FRAGILIDADES DE VIVER O TEMPO PRESENTE”: 

CAPITALISMO, PATRIARCADO E A VIGÊNCIA DA EXPLORAÇÃO-DOMINAÇÃO 

MASCULINA (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Serviço Social, 

Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, SC, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/136330/336143.pdf?sequence=1&isAl

lowed=y 

Paiva, A. S. (2015). ESTADO E POLÍTICAS PÚBLICAS: a desarmonia inerente entre os 

direitos sociais universais e o capital. Anais da VII Jornada Internacional de Políticas Públicas. 

São Luís, MA, Brasil.  

Palhoni, A. R. G., Amaral, M. A., & Penna, C. M. M. (2014). Representações de mulheres sobre 

violência e sua relação com qualidade de vida. Revista Online Brazilian Journal of Nusing, 

13(1), pp. 15-24. 

Paniago, M. C. S. (2012). Mészáros e a incontrolabilidade do capital (2ª ed.). São Paulo: 

Instituto Lukács. Recuperado de: https://pt.scribd.com/document/483354141/Meszaros-e-a-

incontrolabilidade-do-capital-by-Maria-Cristina-Soares-Paniago-z-lib-org-pdf 

Parada, C. S. (2014). Representações sociais de Gênero no Contexto de Violência contra 

mulher. Um estudo exploratório em dois municípios da Baixada Fluminense (Dissertação de 

Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia Social do Centro de Educação e 

Humanidades, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, Brasil. 

Recuperado de: 

https://www.bdtd.uerj.br:8443/bitstream/1/15361/1/Dissert_Carolina%20Parada.pdf 

Pasqualini, J. C. (2006). Contribuições da Psicologia Histórico-cultural para a educação 

escolar de crianças de 0 a 6 anos: desenvolvimento infantil e ensino em Vigotski, Leontiev e 

Elkonin (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Educação Escolar da 

Faculdade de Ciências e Letras, Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho” - 

UNESP, Araraquara, SP, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.unesp.br/server/api/core/bitstreams/aa0a1e24-b5cc-49dd-8506-

f9243be6d568/content 

Pasqualini, J. C. (2009). A PERSPECTIVA HISTÓRICO-DIALÉTICA DA PERIODIZAÇÃO 

http://evoluireducacional.com.br/wp-content/uploads/2012/08/OLIVEIRA-B.-A-Dialetica-do-Singular-Particular-Universal.pdf
http://evoluireducacional.com.br/wp-content/uploads/2012/08/OLIVEIRA-B.-A-Dialetica-do-Singular-Particular-Universal.pdf
https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/136330/336143.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/136330/336143.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.unesp.br/server/api/core/bitstreams/aa0a1e24-b5cc-49dd-8506-f9243be6d568/content
https://repositorio.unesp.br/server/api/core/bitstreams/aa0a1e24-b5cc-49dd-8506-f9243be6d568/content


273 
 

DO DESENVOLVIMENTO INFANTIL. Revista Psicologia em Estudo, 14(1), pp. 31-40. 

Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/pe/a/RWgYCJ8KJvkYfjzvDbcF3PF/?format=pdf&lang=pt 

Pasqualini, J. C., & Martins, L. M. (2015). DIALÉTICA SINGULAR-PARTICULAR-

UNIVERSAL: IMPLICAÇÕES DO MÉTODO MATERIALISTA DIALÉTICO PARA A 

PSICOLOGIA. Revista Psicologia & Sociedade, 27(2), pp. 362-371. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/WFbvK78sX75wDNqbcZHqcPj/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/1807-03102015v27n2p362 

Paulino-Pereira, F. C., Santos, L. G. A., & Mendes, S. C. C. (2017). Gênero e identidade: 

possibilidades e contribuições para uma cultura de não violência e equidade. Revista Psicologia 

& Sociedade, 29, pp. 1-10. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/YfjPTvLjTXkZC37KmxwvKqw/?format=pdf&lang=pt. doi: 

/10.1590/1807-0310/2017v29172013 

Pê, F. Z., Alves, R. S. F., Guedes, C. P., Silva , M. A., & Bastos, M. B. (2022). VIOLÊNCIA 

CONTRA A MULHER: EXPERIÊNCIA DE PROFISSIONAIS FACILITADORES DE UM 

GRUPO REFLEXIVO DE HOMENS. Revista Sociedade de Psicoterapias Analíticas Grupais 

do Estado de São Paulo, 23(1), pp. 87-102. Recuperado de: 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rspagesp/v23n1/v23n1a08.pdf. doi: 10.32467/issn.2175-

3628v23n1a8 

Peixoto, A. F., & Nobre, B. P. R. (2015). A RESPONSABILIZAÇÃO DA MULHER VÍTIMA 

DE ESTUPRO. Revista Transgressões – Ciências criminais em debate, 3(1), pp. 227-239. 

Recuperado de: https://periodicos.ufrn.br/transgressoes/article/view/7203/5331 

Peixoto, A. F. (2017). A PERPETUAÇÃO DA CULTURA DO ESTUPRO PELA VIA ESTATAL: 

A CULPABILIZAÇÃO DA VÍTIMA NOS CASOS DE ABUSO SEXUAL DE MENINAS 

(Monografia). Graduação em Direito, Universidade Federal do Rio Grande do Norte – UFRN, 

Natal, RN, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufrn.br/bitstream/123456789/51388/1/APerpetua%c3%a7%c3%a3odaCultu

radoEstupro_Peixoto_2017.pdf 

Pereira, M. M. A., & Roseno, A. (2018). Reflexões sobre as relações étnico/raciais e diversidade 

sexual e de gênero. In L. Nogueira, E. Hilário, T. T. Paz, K. Amarro (Orgs.), HAASTEMOS A 

BANDEIRA COLORIDA: Diversidade sexual e de gênero no Brasil. São Paulo: Expressão 

Popular. 

Pereira, F. (2019a). Karl Marx e o Direito: Elementos para uma crítica marxista do Direito. 

Salvador: Laboratório de Estudos e Pesquisas Marxistas (LEMARX-UFBA). Recuperado de: 

https://lemarx.faced.ufba.br/arquivo/karl-marx-e-o-direito.pdf 

Pereira, R. M. (2019b). QUANTAS MAIS PRECISARÃO MORRER? REPRESENTAÇÕES 

SOCIAIS DA VIOLÊNCIA DE GÊNERO PRESENTES NOS COMENTÁRIOS DO FACEBOOK 

(Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia da Faculdade de 

Ciências Humanas, Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul – UFMS, Campo 

Grande, MS, Brasil. 

Pereira, A. A. (2022). “Teoria” da reprodução social em debate: uma análise a partir do 

feminismo marxista socialista. Cadernos cemarx, 15, pp. 01-19. Recuperado de: 

https://www.researchgate.net/publication/358874266_Teoria_da_reproducao_social_em_deba

te_uma_analise_a_partir_do_feminismo_marxista_socialista 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/WFbvK78sX75wDNqbcZHqcPj/?format=pdf&lang=pt


274 
 

Pierine, A. S. M. (2017). Mulheres que denunciaram a violência: questões de justiça e saúde 

(Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Saúde Coletiva da Faculdade de 

Medicina, Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho” – UNESP, Botucatu, SP, 

Brasil. Recuperado de: https://repositorio.unesp.br/server/api/core/bitstreams/2701808e-e5d4-

439c-aa18-054305b014e3/content 

Pinheiro, L. G. B. (2019). Emancipação política e emancipação humana: uma análise marxista 

da teoria dos Direitos Humanos. In D. A. Valença, E. Bello, M. M. B. Lima & S. Augustin 

(Orgs.), Direito e Marxismo: tempos de regresso e a contribuição marxiana para a Teoria 

Constitucional e Política (pp. 441-452). Rio de Janeiro: Editora Lumen Juris.  

Pires, D. (2000). REESTRUTURAÇÃO PRODUTIVA E CONSEQÜÊNCIAS PARA O 

TRABALHO EM SAÚDE. Revista Brasileira de Enfermagem, 53(2), pp. 251-263. Recuperado 

de: https://www.scielo.br/j/reben/a/dgtGrrvZbR3VRNrsm7qcpJs/?format=pdf&lang=pt 

Pires, J. D. A. (2015). VISÕES SOBRE O FEMININO E O CORPO NA IDADE MÉDIA. 

Revista Feminismos, 3(2), pp. 14-23. Recuperado de: 

https://periodicos.ufba.br/index.php/feminismos/article/view/29945/17707 

Porto, M., & Costa, F. P. (2010). Lei Maria da Penha: as representações do judiciário sobre a 

violência contra as mulheres. Revista Estudos de Psicologia, 27(4), pp. 479-489. Recuperado 

de: https://www.scielo.br/j/estpsi/a/BP37PqLXRmSJpKBjPZJWpsf/?format=pdf 

Porto, M. (2013). Mulheres em situação de violência e políticas públicas de atendimento 

psicológico: Experiências e desafios da psicologia (Tese de Doutorado). Programa de Pós-

Graduação em Psicologia Clínica e Cultura do Instituto de Psicologia, Universidade de Brasília, 

Brasília, DF, Brasil. 

Porto, R. T. C. (2016). A IMPLEMENTAÇÃO DAS PRÁTICAS RESTAURATIVAS NA 

PREVENÇÃO AO FEMINICÍDIO ENQUANTO POLÍTICA PÚBLICA PARA OS HOMENS 

AUTORES DE VIOLÊNCIA DE GÊNERO NO BRASIL (Tese de Doutorado). Programa de Pós-

Graduação em Direito, Universidade de Santa Cruz do Sul – UNISC, Santa Cruz do Sul, RS, 

Brasil. Recuperado de:  

https://repositorio.unisc.br/jspui/bitstream/11624/1051/1/Rosane%20Teresinha%20Carvalho

%20Porto.pdf 

Puccini, P. T., & Cecílio, L, C, O. (2004). A humanização dos serviços e o direito à saúde. 

Revista Caderno de Saúde Pública, 20(5), pp. 1342-1353. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/csp/a/fLtk3FpWqwb3krjLkQwymDw/?format=pdf&lang=pt 

Ramos, R. L. S. (2015). Função da mulher na família: uma crítica marxista. Problemata: 

Revista Internacional de Filosofia, 6(3), pp. 129-145. Recuperado de: 

https://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/problemata/article/view/25383/14347. doi: 

10.7443/problemata.v6i3.25383 

Rangel, C. E. A., & Wenczenovicz, T. J. (2016). GÊNERO E VIOLÊNCIA: INTERFACES 

COM AS POLÍTICAS PÚBLICAS NO ESTADO DO RIO GRANDE DO SUL E RIO DE 

JANEIRO. Revista Barbarói, (47), pp. 144-161. Recuperado de: 

https://online.unisc.br/seer/index.php/barbaroi/article/view/9581 

Reed, E. (2008). Sexo contra sexo ou classe contra classe. São Paulo: Instituto José Luís e Rosa 

Sundermman. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4220795/mod_resource/content/1/REED%2C%20Ev

elyn.%20Sexo%20contra%20sexo.pdf 

https://repositorio.unesp.br/server/api/core/bitstreams/2701808e-e5d4-439c-aa18-054305b014e3/content
https://repositorio.unesp.br/server/api/core/bitstreams/2701808e-e5d4-439c-aa18-054305b014e3/content
https://www.scielo.br/j/reben/a/dgtGrrvZbR3VRNrsm7qcpJs/?format=pdf&lang=pt
https://periodicos.ufba.br/index.php/feminismos/article/view/29945/17707
https://www.scielo.br/j/estpsi/a/BP37PqLXRmSJpKBjPZJWpsf/?format=pdf
https://repositorio.unisc.br/jspui/bitstream/11624/1051/1/Rosane%20Teresinha%20Carvalho%20Porto.pdf
https://repositorio.unisc.br/jspui/bitstream/11624/1051/1/Rosane%20Teresinha%20Carvalho%20Porto.pdf
https://periodicos.ufpb.br/ojs/index.php/problemata/article/view/25383/14347


275 
 

Reis, J. R. T. (1984). Família, emoção e ideologia. In W. Codo, & S. T. M. Lane (Orgs.), 

PSICOLOGIA SOCIAL: o homem em movimento (Parte 3, pp. 99-124). São Paulo: Brasiliense. 

Recuperado de: 

https://geisamoterani.files.wordpress.com/2014/05/o_homem_em_movimento_silvia_lane_wa

nd_codo.pdf 

Ribeiro, M. V. (2017, julho). O DEBATE MARXISTA SOBRE O PAPEL DA VIOLÊNCIA NA 

HISTÓRIA. Anais do XXIX Simpósio Nacional de História – Contra os preconceitos, história 

e democracia. Brasília, DF, Brasil, 98711. Recuperado de: 

https://www.snh2017.anpuh.org/resources/anais/54/1502664144_ARQUIVO_texto_completo

.pdf 

Rodrigues, N. S. (2001). A MULHER NA GRÉCIA ANTIGA. In M. C. C. Santos (Org.), A 

Mulher na História - Actas dos Colóquios sobre a temática da Mulher (pp. 81-104). Moita 

Bonita: Câmara Municipal da Moita / Departamento de Acção Sócio-Cultural. Recuperado de: 

https://www.academia.edu/924842/A_Mulher_na_Hist%C3%B3ria_Actas_do_Col%C3%B3q

uio_sobre_a_tem%C3%A1tica_da_Mulher 

Romagnoli, R. C., Abreu, L. L. G., & Silveira, M. F. (2013). A violência contra a mulher em 

Montes Claros: análise estatística. Gerais: Revista interinstitucional de Psicologia, 6(2), pp. 

282-297. Recuperado de: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/gerais/v6n2/v6n2a10.pdf 

Romagnoli, R. C. (2015). A VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER EM MONTES CLAROS. 

Revista Barbarói, (43), pp. 27-47. Recuperado de: 

https://core.ac.uk/download/pdf/228500125.pdf. doi: 10.17058/barbaroi.v0i0.4815 

Rosado, I, V, M., & Freitas, G. A. (2020). As contradições do direito à saúde no capitalismo: 

apontamentos da realidade brasileira. Revista SER Social: DESIGUALDADE, 

MUNDIALIZAÇÃO E POLÍTICAS SOCIAIS CONTEMPORÂNEAS, 22(47), pp. 368-388. 

Recuperado de: https://periodicos.unb.br/index.php/SER_Social/article/view/25428/26532  

Ruver, A. R. & Bayer, D. A. (2014). Ressocialização no sistema prisional brasileiro: efetividade 

negada diante dos preceitos de direitos fundamentais e constitucionais e das utopias da 

cidadania. In E. Bello (Org.), Direito e Marxismo: transformações na América Latina 

contemporânea (pp. 23-36). Caxias do Sul: Educs. Recuperado de: 

https://www.ucs.br/site/midia/arquivos/Direito_e_marxismo_Vol3.pdf 

Saccomani, M. C. S. (2019). A periodização histórico-cultural e o desenvolvimento da 

linguagem: contribuições ao trabalho pedagógico na educação infantil. Obutchénie: Revista de 

Didática e Psicologia Pedagógica, 3(3), pp. 1-24. Recuperado de: 

https://seer.ufu.br/index.php/Obutchenie/article/view/51697/27390. doi: 

10.14393/OBv3n3.a2019-51697 

Saffioti, H. I. B. (1976). A Mulher na sociedade de classes: mito e realidade (Vol.4). São Paulo: 

Expressão Popular. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3825626/mod_resource/content/1/Saffioti%20%2819

78%29%20A_Mulher_na_Soc_Classes.pdf 

Saffioti, H. I. B. (1984). Mulher Brasileira: Opressão e Exploração. Rio de Janeiro: Achiamé. 

Saffioti, H. I. B. (1987). O poder do macho (11ª ed.). São Paulo: Moderna Ltda. Recuperado 

de: https://www.mpba.mp.br/sites/default/files/biblioteca/direitos-humanos/direitos-das-

mulheres/obras-digitalizadas/questoes_de_genero/safiotti_heleieth_-_o_poder_do_macho.pdf 

Saffioti, H. I. B. (1992). Rearticulando gênero e classe social. In A. G. O. Costa & M. C. A. 

https://geisamoterani.files.wordpress.com/2014/05/o_homem_em_movimento_silvia_lane_wand_codo.pdf
https://geisamoterani.files.wordpress.com/2014/05/o_homem_em_movimento_silvia_lane_wand_codo.pdf
https://www.snh2017.anpuh.org/resources/anais/54/1502664144_ARQUIVO_texto_completo.pdf
https://www.snh2017.anpuh.org/resources/anais/54/1502664144_ARQUIVO_texto_completo.pdf
https://www.academia.edu/924842/A_Mulher_na_Hist%C3%B3ria_Actas_do_Col%C3%B3quio_sobre_a_tem%C3%A1tica_da_Mulher
https://www.academia.edu/924842/A_Mulher_na_Hist%C3%B3ria_Actas_do_Col%C3%B3quio_sobre_a_tem%C3%A1tica_da_Mulher
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/gerais/v6n2/v6n2a10.pdf
https://seer.ufu.br/index.php/Obutchenie/article/view/51697/27390
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3825626/mod_resource/content/1/Saffioti%20%281978%29%20A_Mulher_na_Soc_Classes.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3825626/mod_resource/content/1/Saffioti%20%281978%29%20A_Mulher_na_Soc_Classes.pdf
https://www.mpba.mp.br/sites/default/files/biblioteca/direitos-humanos/direitos-das-mulheres/obras-digitalizadas/questoes_de_genero/safiotti_heleieth_-_o_poder_do_macho.pdf
https://www.mpba.mp.br/sites/default/files/biblioteca/direitos-humanos/direitos-das-mulheres/obras-digitalizadas/questoes_de_genero/safiotti_heleieth_-_o_poder_do_macho.pdf


276 
 

Bruschini (Orgs.), Uma questão de gênero (pp.183-215). Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos. 

Saffioti, H. I. B. (2001). Contribuições feministas para o estudo da violência de gênero. Revista 

Cadernos Pagu, (16), pp. 115-136. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/cpa/a/gMVfxYcbKMSHnHNLrqwYhkL/?format=pdf&lang=pt 

Saffioti, H. I. B. (2005). Gênero e Patriarcado. In M. Castillo-Martín & S. Oliveira (Orgs.), 

Marcadas a Ferro - Violência contra a Mulher: uma visão multidisciplinar (pp. 35-76). 

Brasília: Secretaria Especial de Políticas para as Mulheres. Recuperado de: 

https://www.marxists.org/portugues/saffioti/2005/mes/90.pdf 

Saffioti, H. I. B. (2009). Ontogênese e filogênese do gênero: ordem patriarcal de gênero e a 

violência masculina contra mulheres. São Paulo: Série Estudos e Ensaios/ Ciências Sociais/ 

FLACSO – Brasil. Recuperado de: 

https://flacso.redelivre.org.br/files/2015/03/Heleieth_Saffioti.pdf  

Saffioti, H. I. B. (2015). Gênero, patriarcado e violência (2ª ed.). São Paulo:  Fundação Perseu 

Abramo. Recuperado de: https://fpabramo.org.br/publicacoes/wp-

content/uploads/sites/5/2021/10/genero_web.pdf 

Santa, F. D., & Baroni, V. (2012). AS RAÍZES MARXISTAS DO PENSAMENTO DE 

VIGOTSKI: CONTRIBUIÇÕES TEÓRICAS PARA A PSICOLOGIA HISTÓRICO-

CULTURAL. Revista Kínesis, 6(12), pp. 1-16. Recuperado de: 

https://www.marilia.unesp.br/Home/RevistasEletronicas/Kinesis/1_fernandoevivian.pdf 

Santiago, I. M. F. L. (2021). Violência de gênero entre usuárias do serviço de atenção básica 

do SUS na Paraíba. Revista Kátal, 24(2), pp. 386-396. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/rk/a/WqshfBQtDdxYM7jPyqBPMpv/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/1982-0259.2021.e78038 

Santos, J. R. (2001). A VIDA APÓS O ESTUPRO: SUBJETIVIDADE E ESTIGMA (Dissertação 

de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Sociologia da Faculdade de Ciências Humanas 

e Filosofia, Universidade Federal de Goiás, Goiânia, GO, Brasil. 

Santos, S. M. M., & Oliveira, L. (2010). Igualdade nas relações de gênero na sociedade do 

capital: limites, contradições e avanços. Revista Katál, 13(1), pp. 11-19. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/rk/a/HqLvNHVzXPJkDYSCHsb94hP/?format=pdf&lang=pt 

Santos, A. C. W., & Moré, C. L. O. O. (2011). Repercussão da violência na mulher e suas 

formas de enfrentamento. Revista Paidéia, 21(49), pp. 227-235. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/paideia/a/MmzjhMgfTJZCc5XGYGYn6Zs/?format=pdf&lang=pt 

Santos, S. F. S. (2016). A mulher na Magna Grécia: um “objeto” de valor. Revista Clássica, 

29(1), pp. 29-48. Recuperado de: https://revista.classica.org.br/classica/article/view/301/349 

Santos, B. B. (2017, agosto). O FENÔMENO DA VIOLÊNCIA NO CAPITALISMO: DA 

GÊNESE À SUA CONSOLIDAÇÃO. Anais do IV Encontro Nacional e X Fórum Estado, 

Capital, Trabalho – O fim do pensamento crítico reflexivo? A negação do humano e a 

banalização da teoria. São Cristóvão, SE, Brasil, 2237-0048. Recuperado de: 

https://engpect.files.wordpress.com/2017/10/gt-7-08-o-fenc3b4meno-da-violc3aancia-no-

capitalismo.pdf 

Santos, C. M., & Martins, D. M. B. (2020). Olhares da Psicologia acerca das violências contra 

as mulheres: incursões sob a Perspectiva de Gênero. Revista Psicologia, Diversidade e Saúde, 

9(1), pp. 103-115. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/cpa/a/gMVfxYcbKMSHnHNLrqwYhkL/?format=pdf&lang=pt
https://www.marxists.org/portugues/saffioti/2005/mes/90.pdf
https://www.marilia.unesp.br/Home/RevistasEletronicas/Kinesis/1_fernandoevivian.pdf
https://www.scielo.br/j/rk/a/WqshfBQtDdxYM7jPyqBPMpv/?format=pdf&lang=pt
https://engpect.files.wordpress.com/2017/10/gt-7-08-o-fenc3b4meno-da-violc3aancia-no-capitalismo.pdf
https://engpect.files.wordpress.com/2017/10/gt-7-08-o-fenc3b4meno-da-violc3aancia-no-capitalismo.pdf


277 
 

https://www5.bahiana.edu.br/index.php/psicologia/article/view/2571. doi: 10.17267/2317-

3394rpds.v9i1.2571 

Santos, G. D. A. (2021). O USO DA TECNOLOGIA NA FORMULAÇÃO DE POLÍTICAS 

PÚBLICAS VOLTADAS À PREVENÇÃO E AO COMBATE À VIOLÊNCIA CONTRA A 

MULHER (Dissertação de Mestrado). Escola de Políticas Públicas e Governo, Fundação 

Getúlio Vargas, Brasília, DF, Brasil. Recuperado de:  

https://bibliotecadigital.fgv.br/dspace/bitstream/handle/10438/30923/VF%20Guilherme%20d

e%20Albuquerque%20Santos%20-

%20Pol%c3%adticas%20p%c3%bablicas%20no%20combate%20%c3%a0%20violencia%20

contra%20a%20mulher%20-.pdf?sequence=3&isAllowed=y 

Saraiva, C. G. (2020, outubro). Notas preliminares sobre capitalismo e patriarcado: o debate 

entre a teoria unitária e o feminismo materialista. Anais do VI Simpósio Nacional Gênero e 

Políticas Públicas. Londrina, PR, Brasil. Recuperado de: 

https://anais.uel.br/portal/index.php/SGPP/article/view/1195/1127 

Sarti, C. A., Barbosa, R. M., & Suarez, M. M. (2006). Violência e Gênero: Vítimas Demarcadas. 

Physis: Revista de Saúde Coletiva, 16(2), pp. 167-183. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/physis/a/Dv6BxdLhJRFm9RkM3vhMqDd/?format=pdf&lang=pt 

Scherer, A. S. (2013). O LÚDICO E O DESENVOLVIMENTO: A IMPORTÂNCIA DO 

BRINQUEDO E DA BRINCADEIRA SEGUNDO A TEORIA VIGOTSKIANA (Monografia). 

Especialização em Educação: Métodos e técnicas de ensino - Polo UAB do Município de Foz 

do Iguaçu, Modalidade de Ensino a Distância, Universidade Tecnológica Federal do Paraná – 

UTFPR, Medianeira, PR, Brasil. Recuperado de: 

https://riut.utfpr.edu.br/jspui/bitstream/1/20855/2/MD_EDUMTE_2014_2_10.pdf 

Schraiber, L. B., D’Oliveira, A. F. P. L., & Couto, M. T. (2009). Violência e saúde: 

contribuições teóricas, metodológicas e éticas de estudos da violência contra a mulher. Revista 

Caderno de Saúde Pública, 25, pp. 205-216. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/csp/a/jt5yff5hHH5cXCHr6Bwzw9p/?format=pdf&lang=pt 

Schraiber, L. B., D’Oliveira, A. F. P. L., Portella, A. P., & Menicucci, E. (2009). Violência de 

gênero no campo da Saúde Coletiva: conquistas e desafios. Revista Ciência & Saúde Coletiva, 

14(4), pp. 1019-1027. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/csc/a/YbkX8mcB3TygL5dtWKVgM7p/?format=pdf&lang=pt 

Scott, J. (1995). Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Revista Educação & Realidade, 

20(2), pp. 71-99. Recuperado de: 

https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/71721/40667 

Secretaria Especial de Políticas para as Mulheres. (2011). Rede de enfrentamento à Violência 

contra as Mulheres. Brasília: Secretaria Nacional de Enfrentamento à Violência contra as 

Mulheres. Recuperado de: 

https://www12.senado.leg.br/institucional/omv/copy_of_acervo/outras-

referencias/copy2_of_entenda-a-violencia/pdfs/rede-de-enfrentamento-a-violencia-contra-as-

mulheres 

Serra, D. J. G. (2019). Significado y sentido: fundamentación teórica en Marx y en la teoría 

histórico cultural. In S. Miller, S. G. L. Mendonça, E. C. Kohle (Orgs.), Significado e sentido 

na educação para a humanização (pp. 37-54). São Paulo: Cultura Acadêmica. Recuperado de: 

https://ebooks.marilia.unesp.br/index.php/lab_editorial/catalog/view/155/416/2598 

https://bibliotecadigital.fgv.br/dspace/bitstream/handle/10438/30923/VF%20Guilherme%20de%20Albuquerque%20Santos%20-%20Pol%c3%adticas%20p%c3%bablicas%20no%20combate%20%c3%a0%20violencia%20contra%20a%20mulher%20-.pdf?sequence=3&isAllowed=y
https://bibliotecadigital.fgv.br/dspace/bitstream/handle/10438/30923/VF%20Guilherme%20de%20Albuquerque%20Santos%20-%20Pol%c3%adticas%20p%c3%bablicas%20no%20combate%20%c3%a0%20violencia%20contra%20a%20mulher%20-.pdf?sequence=3&isAllowed=y
https://bibliotecadigital.fgv.br/dspace/bitstream/handle/10438/30923/VF%20Guilherme%20de%20Albuquerque%20Santos%20-%20Pol%c3%adticas%20p%c3%bablicas%20no%20combate%20%c3%a0%20violencia%20contra%20a%20mulher%20-.pdf?sequence=3&isAllowed=y
https://bibliotecadigital.fgv.br/dspace/bitstream/handle/10438/30923/VF%20Guilherme%20de%20Albuquerque%20Santos%20-%20Pol%c3%adticas%20p%c3%bablicas%20no%20combate%20%c3%a0%20violencia%20contra%20a%20mulher%20-.pdf?sequence=3&isAllowed=y
https://riut.utfpr.edu.br/jspui/bitstream/1/20855/2/MD_EDUMTE_2014_2_10.pdf
https://www.scielo.br/j/csp/a/jt5yff5hHH5cXCHr6Bwzw9p/?format=pdf&lang=pt
https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/71721/40667
https://ebooks.marilia.unesp.br/index.php/lab_editorial/catalog/view/155/416/2598


278 
 

Sguazzabia, L. (2021). O patriarcado do ponto de vista marxista. Liga Internacional dos 

Trabalhadores. Recuperado de: https://litci.org/pt/2021/02/08/63002-

2/#:~:text=A%20fam%C3%ADlia%20patriarcal%20%C3%A9%20caracterizada,submissos%

20nesta%20estrutura%20de%20domina%C3%A7%C3%A3o 

Silva, M. S. (2001). AS MULHERES CRISTÃS NAS CIDADES DA IDADE MÉDIA. In M. 

C. C. Santos (Org.), A Mulher na História - Actas dos Colóquios sobre a temática da Mulher 

(pp. 143-150). Moita Bonita: Câmara Municipal da Moita / Departamento de Acção Sócio-

Cultural. Recuperado de: 

https://www.academia.edu/924842/A_Mulher_na_Hist%C3%B3ria_Actas_do_Col%C3%B3q

uio_sobre_a_tem%C3%A1tica_da_Mulher 

Silva, F. G. (2009). Subjetividade, individualidade, personalidade e identidade: concepções a 

partir da psicologia histórico-cultural. Revista Psicologia da Educação, 28, pp. 169-195. 

Recuperado de: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/psie/n28/v28a10.pdf 

Silva , S. G. (2010). Preconceito e Discriminação: As Bases da Violência Contra a Mulher. 

Revista PSICOLOGIA CIÊNCIA E PROFISSÃO, 30(3), pp. 556-571. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/pcp/a/rzhdT5gCxpg8sfQm4kzWZCw/?format=pdf&lang=pt 

Silva, M. V. (2011). Diversidade humana, relações sociais de gênero e luta de classes: 

emancipação para além da cultura. Revista Em Pauta, 9(28), pp.51-63. Recuperado de: 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/revistaempauta/article/view/2933/2097 

Silva, R. L. (2013). Leontiev e a natureza social do psiquismo: das lacunas no texto à totalidade 

na história (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Centro 

de Ciências Humanas, Letras e Artes, Universidade Estadual de Maringá - UEM, Maringá, PR, 

Brasil. Recuperado de: http://repositorio.uem.br:8080/jspui/bitstream/1/3046/1/000217012.pdf 

Silva, J. R. T. (2014, novembro). Masculinidade e violência: formação da identidade masculina 

e compreensão da violência praticada pelo homem. Anais do Encontro Nacional da Rede 

Feminista Norte e Nordeste de Estudos e Pesquisa sobre a Mulher e Relações de Gênero – 

REDOR. Recife, PE, Brasil. Recuperado de: 

http://www.ufpb.br/evento/index.php/18redor/18redor/paper/viewFile/686/808 

Silva, L. E. L., & Oliveira, M. L. C. (2015). Violência contra a mulher: revisão sistemática da 

produção científica nacional no período de 2009 a 2013. Revista Ciência & Saúde Coletiva, 

20(11), pp. 3523-3532. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/csc/a/tWkf7gCRjdr8wxNFCqqjszL/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/1413-812320152011.11302014 

Silva, M. A. M. (2017a). A CULPABILIZAÇÃO DAS VÍTIMAS DE CRIMES SEXUAIS: 

UMA QUESTÃO CULTURAL. Revista A BARRIGUDA, CAMPINA GRANDE, 7(2), pp. 255-

274. Recuperado de: 

https://www.academia.edu/35760171/A_CULPABILIZA%C3%87%C3%83O_DAS_V%C3

%8DTIMAS_DE_CRIMES_SEXUAIS_UMA_QUEST%C3%83O_CULTURAL 

Silva, C. R. (2017b). ANÁLISE DA DINÂMICA DE FORMAÇÃO DO CARÁTER E A 

PRODUÇÃO DA QUEIXA ESCOLAR NA EDUCAÇÃO INFANTIL: contribuições à luz da 

psicologia histórico-cultural e da pedagogia histórico-crítica (Tese de Doutorado). Programa 

de Pós-Graduação em Educação Escolar da Faculdade de Ciências e Letras, Universidade 

Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho” – UNESP, Araraquara, SP, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.unesp.br/server/api/core/bitstreams/8c18836f-5c83-446f-9b9c-

9ffb1c75d6b4/content 

https://www.academia.edu/924842/A_Mulher_na_Hist%C3%B3ria_Actas_do_Col%C3%B3quio_sobre_a_tem%C3%A1tica_da_Mulher
https://www.academia.edu/924842/A_Mulher_na_Hist%C3%B3ria_Actas_do_Col%C3%B3quio_sobre_a_tem%C3%A1tica_da_Mulher
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/psie/n28/v28a10.pdf
https://www.scielo.br/j/pcp/a/rzhdT5gCxpg8sfQm4kzWZCw/?format=pdf&lang=pt
http://repositorio.uem.br:8080/jspui/bitstream/1/3046/1/000217012.pdf
https://www.scielo.br/j/csc/a/tWkf7gCRjdr8wxNFCqqjszL/?format=pdf&lang=pt
https://www.academia.edu/35760171/A_CULPABILIZA%C3%87%C3%83O_DAS_V%C3%8DTIMAS_DE_CRIMES_SEXUAIS_UMA_QUEST%C3%83O_CULTURAL
https://www.academia.edu/35760171/A_CULPABILIZA%C3%87%C3%83O_DAS_V%C3%8DTIMAS_DE_CRIMES_SEXUAIS_UMA_QUEST%C3%83O_CULTURAL


279 
 

Silva, J. L. D. (2017c). AS MARCAS (IN)VISÍVEIS NAS EXPERIÊNCIAS DE MULHERES - 

NARRATIVAS SOBRE VIOLÊNCIAS E SAÚDE MENTAL (Dissertação de Mestrado). 

Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Centro de Filosofia e Ciências Humanas, 

Universidade Federal de Pernambuco, Recife, PE, Brasil. Recuperado de: 

https://repositorio.ufpe.br/bitstream/123456789/25472/1/DISSERTA%c3%87%c3%83O%20J

orge%20Luiz%20da%20Silva.pdf 

Silva. R. P. (2018). OS MODOS DA PRODUÇÃO DE SUBJETIVIDADE DE HOMENS NA 

VIOLÊNCIA CONTRA A MULHER – ESTUDO DE CASO SOBRE A EXPERIÊNCIA DO 

PROJETO DIALOGAR EM BELO HORIZONTE (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-

Graduação – Conhecimento e Inclusão Social em Educação da Faculdade de Educação, 

Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, MG, Brasil. Recuperado de:  

https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/BUOS-

B5TKDB/1/os_modos_da_produ__o_de_subjetividade_de_homens_na_viol_ncia_contra_a_

mulher____estudo_de_caso_sobre_a_experi_ncia_do_proj_1.pdf 

Silveira, R. S., Nardi, H. C., & Spindler, G. (2014). ARTICULAÇÕES ENTRE GÊNERO E 

RAÇA/COR EM SITUAÇÕES DE VIOLÊNCIA DE GÊNERO. Revista Psicologia & 

Sociedade, 26(2), pp. 323-334. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/xtzwLkTLWPjLFyD8Qjz7Qxj/?format=pdf 

Silveira, R. S., & Nardi, H. C. (2015). Interseccionalidade e violência de gênero contra as 

mulheres: a questão étnico-racial. In H. V. Martins, M. R. V. Garcia, M. A. Torres, D. K. Santos 

(Orgs.), Intersecções em Psicologia Social: raça/etnia, gênero, sexualidades (Vol. 7., pp. 55-

79). Florianópolis: ABRAPSO Editora: Edições do Bosque CFH/UFSC. Recuperado de: 

https://site.abrapso.org.br/wp-content/uploads/2021/09/colecao_praticas_volume7.pdf  

Siqueira, S. M. M., & Pereira, V. B. M. (2020). MARXISMO E A OPRESSÃO DA MULHER. 

Revista Germinal: Marxismo e Educação em Debate, 12(1), pp. 114-125. 

Sirgado, A. P. (2000). O social e o cultural na obra de Vigotski. Revista Educação & Sociedade, 

(71), pp. 45-78. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/es/a/gHy6pH3qxxynJLHgFyn4hdH/?format=pdf&lang=pt 

Soares, C. T. (2018). Grupos reflexivos para autores de violência contra a mulher: “Isso 

funciona?” (Tese de Doutorado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia do Centro de 

Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, 

Brasil. 

Sousa, R. F. (2017). Cultura do estupro: prática e incitação à violência sexual contra mulheres. 

Revista Estudos Feministas, 25(1), pp. 9-29. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/6pdm53sryMYcjrFQr9HNcnS/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/1806-9584.2017v25n1p9 

Souza, T. M. S. (2006). EMOÇÕES E CAPITAL: AS MULHERES NO NOVO PADRÃO DE 

ACUMULAÇÃO CAPITALISTA (Tese de Doutorado). Programa de Pós-Graduação em 

Psicologia Social, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo – PUC/SP, São Paulo, SP, 

Brasil. Recuperado de: 

https://tede.pucsp.br/bitstream/handle/17155/1/TEREZINHA%20MARTINS%20DOS%20SA

NTOS%20SOUZA.pdf 

Souza, D. O. (2012a). A QUESTÃO DO “CONSUMO DE DROGAS”: CONTRIBUIÇÕES 

PARA O DEBATE. Revista Serviço Social e Saúde, 11(2), pp. 269-286. Recuperado de: 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/sss/article/view/8635213/3019 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/xtzwLkTLWPjLFyD8Qjz7Qxj/?format=pdf
https://site.abrapso.org.br/wp-content/uploads/2021/09/colecao_praticas_volume7.pdf
https://www.scielo.br/j/es/a/gHy6pH3qxxynJLHgFyn4hdH/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/ref/a/6pdm53sryMYcjrFQr9HNcnS/?format=pdf&lang=pt
https://tede.pucsp.br/bitstream/handle/17155/1/TEREZINHA%20MARTINS%20DOS%20SANTOS%20SOUZA.pdf
https://tede.pucsp.br/bitstream/handle/17155/1/TEREZINHA%20MARTINS%20DOS%20SANTOS%20SOUZA.pdf
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/sss/article/view/8635213/3019


280 
 

Souza, D. O. (2012b). A SAÚDE NA PERSPECTIVA DA ‘ONTOLOGIA DO SER SOCIAL’. 

Revista Trabalho, Educação e Saúde, 14(2), pp. 334-354. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/tes/a/xBS6dK8rsnCFqZSkFwYPYfk/?format=pdf&lang=pt 

Souza, D. O., Silva, S. E. V., & Silva, N. O. (2013). Determinantes Sociais da Saúde: reflexões 

a partir das raízes da “questão social”. Revista Saúde e Sociedade, 22(1), pp. 44-56. Recuperado 

de: https://www.scielo.br/j/sausoc/a/YJcDtBH4hX3prjZDtXCSMPk/?format=pdf&lang=pt 

Souza, T. M. S. (2015). PATRIARCADO E CAPITALISMO: UMA RELAÇÃO 

SIMBIÓTICA. Revista Temporalis, 30, pp. 475-494. Recuperado de: 

https://periodicos.ufes.br/temporalis/article/view/10969/8406 

Souza, T. M. C., & Sousa, Y. L. R. (2015). POLÍTICAS PÚBLICAS E VIOLÊNCIA CONTRA 

A MULHER: A REALIDADE DO SUDOESTE GOIANO. Revista Sociedade de Psicoterapias 

Analíticas Grupais do Estado de São Paulo, 16(2), pp. 59-74. Recuperado de: 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rspagesp/v16n2/v16n2a06.pdf 

Souza, T. M. C., & Rezende, F. F. (2018). VIOLÊNCIA CONTRA MULHER: CONCEPÇÕES 

E PRÁTICAS DE PROFISSIONAIS DE SERVIÇOS PÚBLICOS. Revista Estudos 

Interdisciplinares em Psicologia, 9(2), pp. 21-38. Recuperado de: 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/eip/v9n2/a03.pdf. doi: 10.5433/2236-6407.2016v9n1p21 

Souza, L. S. (2020). Atendimento psicossocial a homens autores de violência contra mulheres: 

Uma revisão integrativa da literatura a partir da perspectiva crítica feminista (Dissertação de 

Mestrado). Programa de Pós-Graduação em Psicologia Clínica e Cultura do Instituto de 

Psicologia, Universidade de Brasília – UNB, Brasília, DF, Brasil. Recuperado de: 

http://www.realp.unb.br/jspui/bitstream/10482/40638/1/2020_LilianySilvaSouza.pdf 

Souza, V. M. P., Larocca, L. M., Chaves, M. M. N., Fialla, M. R. P. M., Durand, M. K., & 

Lourenço, R. G. (2021). VIOLÊNCIA DE GÊNERO NO ESPAÇO UNIVERSITÁRIO. Revista 

Cogitare Enfermagem, 26. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/cenf/a/J4JnQfQCFFF95TybtkdfyZs/?format=pdf&lang=pt. 

doi:10.5380/ce.v26i0.67689 

Souza, T. M. S. (2023). O PAPEL DA DIVISÃO SOCIOSSEXUAL DO TRABALHO NA 

CONSTITUIÇÃO DE SUBJETIVIDADES GENDRADAS. Revista Germinal: marxismo e 

educação em debate, 15(1), pp. 75-92. Recuperado de: 

https://periodicos.ufba.br/index.php/revistagerminal/article/view/54125/29041 

Spink, M. J. (2010). A perspectiva construcionista. In M. J. Spink. Linguagem e produção de 

sentidos no cotidiano (pp. 09-16). Rio de Janeiro: Centro Edelstein de Pesquisas Sociais. 

Recuperado de: https://static.scielo.org/scielobooks/w9q43/pdf/spink-9788579820465.pdf 

Pedrosa, C. M., & Spink , M. J. P. (2011). A Violência Contra Mulher no Cotidiano dos 

Serviços de Saúde: desafios para a formação médica. Revista Saúde e Sociedade, 20(1), pp. 

124-135. Recuperado de: https://www.redalyc.org/pdf/4062/406263674015.pdf 

Timm, F. B., Pereira, O. P., & Gontijo, D. C. (2011). Psicologia, Violência contra Mulheres e 

Feminismo: em defesa de uma clínica política. Revista Psicologia Política, 11(22), pp. 247-

259. Recuperado de: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v11n22/v11n22a05.pdf 

Tokuda, A. M. P. (2021). Masculinidades e Psicologias nos trabalhos com grupos de homens 

autores de violências contra mulheres (Tese de Doutorado). Faculdade de Ciências e Letras, 

Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho” - UNESP, Assis, SP, Brasil. 

Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/tes/a/xBS6dK8rsnCFqZSkFwYPYfk/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/sausoc/a/YJcDtBH4hX3prjZDtXCSMPk/?format=pdf&lang=pt
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rspagesp/v16n2/v16n2a06.pdf
https://www.scielo.br/j/cenf/a/J4JnQfQCFFF95TybtkdfyZs/?format=pdf&lang=pt
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistagerminal/article/view/54125/29041
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/rpp/v11n22/v11n22a05.pdf


281 
 

https://repositorio.unesp.br/bitstream/handle/11449/204475/tokuda_amp_dr_assis.pdf?sequen

ce=3&isAllowed=y 

Tonet, I. (2012). Sobre o socialismo (2ª ed.). São Paulo: Instituto Lukács. Recuperado de: 

https://drive.google.com/file/d/102JovmqtdNybG2tIzu653kUGSSqgxIOr/view 

Tonet, I. (2013). Método científico: uma abordagem ontológica. São Paulo: Instituto Lukács. 

Recuperado de: 

https://beneweb.com.br/resources/METODO%20CIENTIFICO%20Uma%20abordagem%20o

ntol%C3%B3gica.pdf 

Torres, M. C. L. (2018). Circulando nas Narrativas dos Círculos de Mulheres: Violência de 

Gênero e Memórias Sociais (Dissertação de Mestrado). Programa de Pós-Graduação en 

Psicosociología de Comunidades y Escología Social do Instituto de Psicologia, Universidade 

Federal do Rio de Janeiro – UFRJ, Rio de Janeiro, RJ, Brasil. 

Vainfas, R. (2010). Trópico dos pecados – Moral, sexualidade e inquisição no Brasil. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira. Recuperado de: 

https://vdeofunk.files.wordpress.com/2015/08/216351099-177125825-tropico-dos-pecados-

ronaldo-vainfas.pdf 

Vaisman, E. (2010). A ideologia e sua determinação ontológica. Verinotio – revista online de 

educação e ciências humanas, 12, pp. 41-64. Recuperado de: 

http://www.verinotio.org/sistema/index.php/verinotio/article/view/100/90 

Vazquez, A. C. B. (2018). A classe nos une, o gênero nos divide: imbricações entre patriarcado 

e capitalismo. Revista Argum, 10(2), pp. 135-147. Recuperado de: 

https://periodicos.ufes.br/argumentum/article/view/19507/14170. doi: 

10.18315/argumentum.v10i2.19507 

Vieira, A. P. A. (2017). O desenvolvimento da atividade voluntária a partir da Psicologia 

Histórico-Cultural: menos rótulo e mais aprendizagem (Dissertação de Mestrado). Programa 

de Pós-Graduação em Psicologia do Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Universidade 

Estadual de Maringá - UEM, Maringá, PR, Brasil. Recuperado de: 

http://www.ppi.uem.br/arquivos-2019/PPI_UEM_Ana%20Paula%20Alves.pdf  

Vieira, A. P. A., Leal, Z. F. R. G., & Barroco, S. M. S. (2021). DESNATURALIZANDO OS 

COMPORTAMENTOS AGRESSIVOS E HIPERATIVOS: O DESENVOLVIMENTO 

SOCIAL DO AUTOCONTROLE. In S. M. S. Barroco, G. L. R. Silva & I. N. C. Tada (Orgs.), 

Violência na escola: enfrentamentos à luz da psicologia histórico-cultural. Porto Velho: 

Coleção Pós-Graduação da UNIR – EDUFRO. Recuperado de: 

https://edufro.unir.br/uploads/08899242/Colecao%20pos%20UNIR/2Violencia%20na%20esco

la.pdf 

Vigano, S. d. M. M., & Laffin, M. H. L. F. (2019). MULHERES, POLÍTICAS PÚBLICAS E 

COMBATE À VIOLÊNCIA DE GÊNERO. Revista História (São Paulo), 38, pp. 1-18. 

Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/his/a/Sy6nh8bjBhKTxpTgGmLhbtL/?format=pdf&lang=pt. doi: 

10.1590/1980-4369e2019054 

Vigotski, L.S. (1999a). As emoções e seu desenvolvimento na infância. In L. S. Vigotski. O 

desenvolvimento psicológico na infância (C. Berliner, Trad.). São Paulo: Martins Fontes. 

Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7927238/mod_resource/content/2/As%20emocoes%

https://repositorio.unesp.br/bitstream/handle/11449/204475/tokuda_amp_dr_assis.pdf?sequence=3&isAllowed=y
https://repositorio.unesp.br/bitstream/handle/11449/204475/tokuda_amp_dr_assis.pdf?sequence=3&isAllowed=y
https://beneweb.com.br/resources/METODO%20CIENTIFICO%20Uma%20abordagem%20ontol%C3%B3gica.pdf
https://beneweb.com.br/resources/METODO%20CIENTIFICO%20Uma%20abordagem%20ontol%C3%B3gica.pdf
http://www.verinotio.org/sistema/index.php/verinotio/article/view/100/90
https://periodicos.ufes.br/argumentum/article/view/19507/14170
http://www.ppi.uem.br/arquivos-2019/PPI_UEM_Ana%20Paula%20Alves.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7927238/mod_resource/content/2/As%20emocoes%20e%20seu%20desenvolvimento%20na%20infancia.pdf


282 
 

20e%20seu%20desenvolvimento%20na%20infancia.pdf 

Vigotski, L. S. (1999b). O problema da consciência. In L. S. Vigotski. Teoria e Método em 

Psicologia (C. Berliner, Trad., 2ª ed., pp. 171-190). São Paulo: Martins Fontes. Recuperado de: 

https://pt.scribd.com/document/635470821/Teoria-e-metodo-em-psicologia-Vigotski-Lev-S 

Vigotski, L. S. (1999c). Sobre os sistemas psicológicos. In L. S. Vigotski. Teoria e Método em 

Psicologia (C. Berliner, Trad., 2ª ed., pp. 103-136). São Paulo: Martins Fontes. Recuperado de: 

https://pt.scribd.com/document/635470821/Teoria-e-metodo-em-psicologia-Vigotski-Lev-S 

Vigotski, L. S. (2001). Pensamento e palavra. In L. S. Vigotski. A construção do pensamento e 

da linguagem (P. Bezerra, Trad.). São Paulo: Martins Fontes. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2477794/mod_resource/content/1/A%20construcao

%20do%20pensamento%20e%20da%20linguagem.pdf  

Vigotsky, L. S. (2004). Teoría de las emociones: Estudio histórico-psicológico. Madrid: 

Ediciones Akal, S. A. Recuperado de: 

https://www.academia.edu/81001319/Teoria_das_emo%C3%A7%C3%B5es_em_Vigotski 

Vigostki, L. S. (2006). SOBRE A QUESTÃO DA DINÂMICA DO CARÁTER INFANTIL. 

Revista Linhas Críticas, 23(12), pp. 279-291. Recuperado de: 

https://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas/article/view/3327/3013 

Vogel, L. (2022). Marxismo e a opressão às mulheres: rumo a uma teoria unitária (C. C. 

Rocha, C. Benitez, C. Saraiva, G. Azevedo, L. C. G. Moraes, M. S Roncato, P. Cotta, P. r. 

Lemos & R. Ruas, Trads.). São Paulo: Expressão Popular. 

Vygotski, L. S. (1991a). A formação social da mente (4ª ed., J. C. Neto, L. S. M. Barreto, S. C. 

Afeche, Trads.). São Paulo: Martins Fontes. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3317710/mod_resource/content/2/A%20formacao%2

0social%20da%20mente.pdf 

Vygotski, L. S. (1991b). Internalização das funções psíquicas superiores. In L. S. Vygotski. A 

formação social da mente (4ª ed., J. C. Neto, L. S. M. Barreto, S. C. Afeche, Trads.). São Paulo: 

Martins Fontes. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3317710/mod_resource/content/2/A%20formacao%2

0social%20da%20mente.pdf 

Vygotski, L. S. (1991c). O instrumento e o símbolo no desenvolvimento da criança. In L. S. 

Vygotski. A formação social da mente (4ª ed., J. C. Neto, L. S. M. Barreto, S. C. Afeche, 

Trads.). São Paulo: Martins Fontes. Recuperado de: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3317710/mod_resource/content/2/A%20formacao%2

0social%20da%20mente.pdf 

Vygotsky, L. S. (1995a). Obras Escogidas. Tomo III. HISTORIA DEL DESARROLLO DE LAS 

FUNCIONES PSÍQUICAS SUPERIORES. Madrid: Visor Distribuiciones. Recuperado de: 

https://pt.scribd.com/document/478509494/Obras-escogidas-Tomo-III-by-Lev-Semionovich-

Vygotsky-L-S-Vigotski-L-S-Vygotski 

Vygotsky, L. S. (1995b). El problema del desarrollo de las funciones psíquicas superiores. In 

L. S. Vygotsky. Obras Escogidas. Tomo III. HISTORIA DEL DESARROLLO DE LAS 

FUNCIONES PSÍQUICAS SUPERIORES. Madrid: Visor Distribuiciones. Recuperado de: 

https://pt.scribd.com/document/478509494/Obras-escogidas-Tomo-III-by-Lev-Semionovich-

Vygotsky-L-S-Vigotski-L-S-Vygotski 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7927238/mod_resource/content/2/As%20emocoes%20e%20seu%20desenvolvimento%20na%20infancia.pdf
https://pt.scribd.com/document/635470821/Teoria-e-metodo-em-psicologia-Vigotski-Lev-S
https://pt.scribd.com/document/635470821/Teoria-e-metodo-em-psicologia-Vigotski-Lev-S
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2477794/mod_resource/content/1/A%20construcao%20do%20pensamento%20e%20da%20linguagem.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/2477794/mod_resource/content/1/A%20construcao%20do%20pensamento%20e%20da%20linguagem.pdf
https://www.academia.edu/81001319/Teoria_das_emo%C3%A7%C3%B5es_em_Vigotski
https://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas/article/view/3327/3013
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3317710/mod_resource/content/2/A%20formacao%20social%20da%20mente.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/3317710/mod_resource/content/2/A%20formacao%20social%20da%20mente.pdf
https://pt.scribd.com/document/478509494/Obras-escogidas-Tomo-III-by-Lev-Semionovich-Vygotsky-L-S-Vigotski-L-S-Vygotski
https://pt.scribd.com/document/478509494/Obras-escogidas-Tomo-III-by-Lev-Semionovich-Vygotsky-L-S-Vigotski-L-S-Vygotski
https://pt.scribd.com/document/478509494/Obras-escogidas-Tomo-III-by-Lev-Semionovich-Vygotsky-L-S-Vigotski-L-S-Vygotski
https://pt.scribd.com/document/478509494/Obras-escogidas-Tomo-III-by-Lev-Semionovich-Vygotsky-L-S-Vigotski-L-S-Vygotski


283 
 

Vygotsky, L. S. (1995c). Génesis de las funciones psíquicas superiores. In L. S. Vygotsky. 

Obras Escogidas. Tomo III. HISTORIA DEL DESARROLLO DE LAS FUNCIONES 

PSÍQUICAS SUPERIORES. Madrid: Visor Distribuiciones. Recuperado de: 

https://pt.scribd.com/document/478509494/Obras-escogidas-Tomo-III-by-Lev-Semionovich-

Vygotsky-L-S-Vigotski-L-S-Vygotski 

Vygotsky, L. S. (1996). Obras Escogidas. Tomo IV. Madrid: Visor Distribuciones. Recuperado 

de: https://pt.scribd.com/doc/167635352/Vygotsky-Obras-Escogidas-TOMO-4 

Vygotsky, L. S. (1997). La conciencia como problema de la psicología del comportamento. In 

L. S. Vygotsky. Obras Escogidas. Tomo I. Madrid: Aprendizaje Visor y Ministerio de 

Educación y Ciencia. 

Vygotsky, L.S. (2001). Obras escogidas. Tomo II. Madrid: Visor Distribuciones.  

Welzer-Lang, D. (2001). A construção do masculino: dominação das mulheres e homofobia. 

Revista Estudos Feministas, (2), pp. 460-482. Recuperado de: 

https://www.scielo.br/j/ref/a/WTHZtPmvYdK8xxzF4RT4CzD/?format=pdf&lang=pt 

Winck, G. E., & Strey, M. N. (2007). Percepções sobre o gênero em homens acusados de 

agressão. Revista Psico, 38(3), pp. 246-253. Recuperado de: 

https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/revistapsico/article/view/2886/2181 

Zanella, A. (2020). Constituição do Sujeito: atividade e significação. In A. Zanella. Psicologia 

histórico-cultural em foco: aproximações a alguns de seus fundamentos e conceitos. 

Florianópolis: Edições do Bosque/UFSC. Recuperado de: 

https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/212717/Psicologia_historico-

cultural%20A.pdf?sequence=3&isAllowed=y 

Zuwick, A. M. (2002). A VIOLÊNCIA SEXUAL E SUAS REPERCUSSÕES NA 

SUBJETIVIDADE FEMININA. Revista Gênero, 2(2), pp. 35-46. Recuperado de: 

https://ieg.ufsc.br/public/storage/articles/October2020/02112009-015227zuwick.pdf 

https://pt.scribd.com/document/478509494/Obras-escogidas-Tomo-III-by-Lev-Semionovich-Vygotsky-L-S-Vigotski-L-S-Vygotski
https://pt.scribd.com/document/478509494/Obras-escogidas-Tomo-III-by-Lev-Semionovich-Vygotsky-L-S-Vigotski-L-S-Vygotski
https://pt.scribd.com/doc/167635352/Vygotsky-Obras-Escogidas-TOMO-4

